La critique de la religion de Hobbes par Leo Strauss,
Séminaire « Critique de la religion » - Séance du 12 janvier 2026 — Présentation de
Farida Djemai (Doctorante a I’Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Hiphimo)

Texte 1
« Le prétexte le plus fréquent des désordres et de la guerre civile dans les républiques

chrétiennes tient depuis longtemps, a une difficulté qui n’a pas été, a ce jour, résolue de fagon
satisfaisante : celle qu’il y a obéir a la fois a Dieu et a ’homme, quand leurs commandements
sont contraires |’un a I’autre. Il est bien clair que lorsqu’un homme regoit deux commandements
contraires, et sait que I’un d’eux vient de Dieu, il doit obéir a celui-ci, et non, a 1’autre, méme
si ce dernier émane de son souverain légitime (qu’il s’agisse d’un monarque ou d’une
assemblée) ou de son pere. La difficulté réside donc en ceci : les hommes qui regoivent un
commandement prononcé au nom de Dieu ne savent pas, dans plus d’un cas, si le
commandement vient de Dieu ou si simplement celui qui le profére abuse du nom de Dieu en
vue de fins personnelles et qui lui sont propres. En effet, de méme qu’il y avait dans I’Eglise
des Juifs beaucoup de faux prophétes qui cherchaient a gagner la considération du peuple au
moyen de réves et de visions inventés, de méme y a-t-il eu, en tout temps, dans I’Eglise du
Christ, de faux docteurs qui cherchent, au moyen de doctrines fantastiques et fausses, a gagner
la considération du peuple (conformément a la nature de I’ambition) et a le gouverner au moyen
de cette méme considération en vue de leur avantage personnel. (...)

Tout ce qui est NECESSAIRE au salut est contenu dans deux vertus : la foi dans le Christ et
["obéissance aux lois. Cette dernicre, si elle était parfaite, nous suffirait. Mais parce que nous
sommes tous coupables de désobéissance a la loi de Dieu, non seulement originairement en
Adam, mais aussi actuellement par nos propres transgressions, on requiert maintenant de nous
non seulement 1’obéissance pour le temps qui nous reste, mais aussi la rémission de nos péchés
pour le temps écoulé, et cette rémission est la rétribution de notre foi dans le Christ. (...) »

Thomas Hobbes, Léviathan, chapitre 43 — De ce qui est nécessaire pour &tre recu dans le royaume des cieux,
traduit de 1’anglais, annoté et comparé¢ avec le texte latin par Frangois Tricaud, Sirey, 1971.

Texte 2

« Hobbes ne voyait qu’une seule objection fondamentale a sa position. Mais celle-1a, il en avait
une conscience tres vive et il fit tout ce qu’il put pour la réduire. Dans bien des cas, la peur de
la mort violente s’avérait inférieure a celle des flammes de I’enfer ou a la crainte de Dieu. La
difficulté est mise en évidence dans deux passages tres différents du Léviathan. Dans le premier,
Hobbes dit que la crainte du pouvoir des hommes (la peur de la mort violente) est
« ordinairement » plus grande que celle du pouvoir d’« esprits invisibles », autrement dit de la
religion. Dans le second, il dit que « la peur de 1’obscurité et des fantomes est plus grande que
les autres ». Hobbes a vu un moyen de résoudre cette contradiction : la peur de puissances
invisibles est plus forte que celle de la mort violente tant que les gens croient a des puissances
invisibles, c’est-a-dire tant qu’ils sont sous le coup d’illusions sur le vrai caractere de la réalité ;
la peur de la mort violente prend tout son effet dés que les gens sont affranchis. Cela implique
que tout le systéme de Hobbes exige pour fonctionner la réduction ou mieux 1’élimination de la
crainte des puissances invisibles. Un changement d’orientation assez radical ne peut s’opérer



qu’en désensorcelant le monde, que par la diffusion de la connaissance scientifique ou par
I’affranchissement des masses. La doctrine de Hobbes est la premiére a réclamer clairement et
nécessairement une société compleétement « affranchie », ¢’est-a-dire areligieuse ou athée, pour
résoudre le probléme politique ou social. Cette conséquence trés importante fut explicitée peu
de temps apres sa mort par Pierre Bayle qui essaya de prouver qu’une société athée est possible.
Ce n’est donc que par les espérances qu’il mettait dans ’affranchissement des masses que
Hobbes put donner de la cohérence a sa doctrine pour autant qu’on y en trouve. Les vertus qu’il
en attendait sont en vérité extraordinaires. Le pouvoir de I’ambition et de ’avarice repose sur
les opinions fausses que le vulgaire se fait du bien et du mal ; aussi, une fois connus les principes
de justice avec une certitude mathématique, I’ambition et I’avarice perdront donc de leur
pouvoir et I’espéce humaine jouira d’une paix durable. »

Leo Strauss, Natural right and History, Chicago, The University of Chicago Press, 1953, Droit naturel et

histoire, traduit de I’anglais par Monique Nathan et Eric de Dampierre, 1954, Plon ; Flammarion, p. 178,
1986.

Texte 3

« La critique de la tradition se présente comme I’entreprise de démolir toute la tradition qui
s’¢léve sur la fondation de 1’Ecriture — aussi bien le dogme que la hiérarchie de 1’Eglise, de
chaque Eglise — dans le but de maintenir et de rétablir sa fondation jusqu’a sa base, 1’Ecriture.
Cette critique n’est donc, consciemment que destructrice. Mais au-dela de I’opinion expresse
de Hobbes, elle n’est destructrice qu’en n’étant dirigée par aucune compréhension positive et
originelle de 1’Ecriture. Par cette constatation, nous ne voulons pas exclure que, sur tel ou tel
point de son exégése de I’Ecriture, Hobbes ait finalement raison, aux yeux du critique impartial,
contre la tradition. Mais méme dans ces cas, il resterait toujours a se demander si le fait que la
tradition aille manifestement au-dela des doctrines expresses de I’Ecriture, qu’elle s’écarte elle-
méme de ’Ecriture, voire qu’elle soit en contradiction avec I’Ecriture, ne rend pas plus justice
a cette « harmony and scope of the whole Bible » invoquée par Hobbes que lorsque 1’on insiste
sur le sens littéral de 1’Ecriture, ce qui a pour condition de négliger tous les textes et ce qui a
donc Darbitraire pour principe. En vérité, la critique par Hobbes de la tradition a partir de
I’Ecriture n’est pas conduite par la volonté sérieuse de trouver dans la Bible I’arbre de la vie,
I’ordre divin de la vie humaine, mais par I’intention calculée d’assurer aprés coup une
conception de 1’ordre humain de la vie humaine qui s’affirme, en recourant a I’Ecriture contre
les protestations qui viennent de I’Eglise et de la théologie, comme étant indépendante de
I’Ecriture. »

Leo Strauss, La critique de la religion chez Hobbes, Une contribution a la compréhension des Lumicres
(1933-1934), traduit de 1’allemand par Corine Pelluchon, PUF, p. 67, 2005 : Die Religionskritik des Hobbes,
Ein Beitrag zum Verstdndnis der Aufkldrung (1933-1934), in Leo Strauss, Gesammelte Schriften Band 3 :
Hobbes’politische Wissenschaft und zugehdorige Schrifien — Briefe, Herausgegeben von Heinrich und Wiebke
Meier, Verlag J. B Stuttgart, Weimar, 2001, p. 262-369.

Texte 4
« 1/ Parce qu’il n’y a pas d’esprits, pas de substances incorporelles, il n’y a pas non plus en
particulier d’ame humaine indépendante du corps, pas d’ame immortelle selon sa nature qui



serait capable de bonheur éternel et de tourment éternel ; avec le dualisme de I’esprit et du
corps, le dualisme du ciel (et de I’enfer) et de la tombe. 2/ Mais, de méme que la négation du
dualisme a I’intérieur des substances créées n’entraine pas la négation du dualisme de Dieu et
de la création et donc — fondamentalement — que des miracles sont possibles, et comme il n’y a
certes pas d’esprits, mais des ceuvres de Dieu particuliéres et miraculeuses, de méme il n’y a
certes pas un royaume de Dieu en tant que royaume des esprits, mais bien un royaume de Dieu
en tant que souveraineté, fondée miraculeusement par Dieu, sur un groupe particulier
d’hommes. Et, de méme que du fait qu’il n’y ait pas d’esprits, il n’est pas exclu qu’il y ait des
anges corporels, de méme du fait qu’il n’y a pas d’immortalité de 1’ame, il n’est pas exclu qu’il
y ait une résurrection des corps, une seconde vie terrestre dans des corps spirituels miraculeux.
Mais, que ces possibilités — anges, vie éternelle, souveraineté particuliére de Dieu, miracles —
soient devenues réelles, nous ne pouvons pas le savoir par la raison, mais seulement par
I’Ecriture. De méme s’il y a une félicité éternelle, il n’y a pas de tourment éternel pas d’enfer. »

Leo Strauss, La critique de la religion chez Hobbes, Une contribution a la compréhension des Lumicres
(1933-1934), traduit de I’allemand par Corine Pelluchon, PUF, p. 46, 2005.

Texte S

« Il a été montré que le royaume du Christ ne commence qu’avec la résurrection universelle.
Mais le Christ a exercé une autorité reposant sur 1’intercession divine, dés qu’il a s¢journé sur
terre, et on se demande si cette autorité n’est pas la source d’une institution spirituelle, 1’Eglise,
qui est indépendante de 1’autorité laique, qui lui est peut-&étre méme supérieure. L’étude de
I’Ecriture conduit au résultat que le Christ, pendant qu’il séjournait sur terre, n’était intervenu
en aucune manicre dans le droit de ’autorité laique : il a laissé tous les princes en pleine
possession de leur autorité légale. Il n’a pas fait plus que d’annoncer son royaume pour la fin
des temps et d’enseigner les conditions de I’admission dans ce royaume. Ainsi, comme le Christ
n’a aucune autorité royale dans ce monde, ses serviteurs en ont encore moins. Et, de méme que
le Christ n’était pas roi sur terre, mais enseignant, de méme ses serviteurs ne peuvent obtenir
I’obéissance par la contrainte ou la punition, mais seulement par la persuasion. Le Christ n’a
pas lui-méme exercé une autorit¢ de commandement, ni transmis a ses apotres et éléves une
quelconque autorité de commandement, une quelconque autorité sur la communauté. Comme
les ecclésiastiques ne sont essentiellement que des maitres, ils peuvent certes abandonner leurs
¢éleves au cas ou ceux-ci refuseraient de se laisser instruire, mais ils ne peuvent pas dire que les
¢leves leur feraient du tort, puisque ceux-ci ne sont pas obligés de leur obéir. Et, méme ce droit
d’abandonner leurs éléves, ils ne I’ont pas vis-a-vis du souverain qui, en tant qu’il est leur
seigneur, peut exiger d’eux ce qu’il veut. »

Leo Strauss, La critique de la religion chez Hobbes, Une contribution a la compréhension des Lumicres
(1933-1934), traduit de I’allemand par Corine Pelluchon, PUF, p. 52, 2005.

Texte 6
« Alors que le dualisme des autorités n’est apparu qu’a partir (erst aus) de la mauvaise
compréhension de 1’Ecriture, le dualisme des substances est d’origine paienne, en particulier



d’origine grecque. Le dualisme des substances, c’est ’opinion qu’il y a encore des substances
incorporelles a c6té des substances corporelles. Cette opinion nait de la fagcon suivante : les
hommes, quand ils ne sont pas informés de la nature de la vision et de I’imagination, considérent
leurs phantasmes comme des objets réels qui existent en dehors de la représentation humaine.
Et, comme on ne trouve rien qui se laisse saisir 1 ou ces objets qui sont soi-disant existants
semblent étre, beaucoup d’hommes sont enclins a considérer ces produits de I’imagination
comme des substances incorporelles, comme des esprits. Les visions des défunts se prétent tres
bien a cette interprétation des réves : ’homme qui voit en réve un mort est enclin a croire que
le mort est un habitant de I’air ou du ciel ou de ’enfer, et il ne remarque pas que celui-ci ne vit
et ne bouge que dans la représentation onirique. La croyance en des substances incorporelles se
laisse par conséquent caractériser a posteriori comme une croyance en des fantomes. Et, en ce
qui concerne son origine, on doit dire qu’elle repose sur la croyance, exempt d’esprit critique
en I’imagination. Les paiens, spécialement les Grecs, tiennent les produits de I’imagination pour
des étres autonomes. Cette opinion introduite dans 1’Eglise est a la base de I’exorcisme, de
I’iconolatrie et de I’adoration des saints. Cette opinion a été totalement confirmée par la
philosophie grecque et, en vérité, surtout par la philosophie aristotélicienne qui est devenue le
fondement de la philosophie ecclésiastique. »

Leo Strauss, La critique de la religion chez Hobbes, Une contribution a la compréhension des Lumicres
(1933-1934), traduit de I’allemand par Corine Pelluchon, PUF, p. 60, 2005.



