Licence de philosophie
Brochure 2025-2026

L3, Semestre 6

Philosophie générale

Gr. 1- Lundi, 14h-16h. Stéphane Floccari :
« L’événement »

L’événement est ce qui entre, par effraction ou sous I’effet de notre volonté, dans notre
existence de multiples maniéres, en se manifestant comme une source de joie ou au contraire
d’effroi : il a en propre de bouleverser I’ordre de notre existence et de porter notre monde a un
degré critique de tension et d’intensification qui le configure ou le déchire, le structure ou le
rend impossible. A la fois familier et étrange, effectif et objet d’interprétation, 1’événement
constitue un objet philosophique de premier choix qui peut étre congu en termes logiques,
¢thiques, historiques ou encore politiques, mais dont la principale difficulté est d’ordre
ontologique : penser 1’événement ne nous conduit-il pas a interroger les catégories a partir
desquelles, depuis le coup d’envoi de la pensée grecque, nous avons fait de I’étre 1’horizon de
la tradition métaphysique ? Si on dit de I’événement qu’il vient ou survient, peut-on dire aussi
qu’il est ou qu’il n’est pas ?

Bibliographie indicative :

ARISTOTE, De l'interprétation, 9, tr. fr. P. Pellegrin, Flammarion.

Ethique a Nicomaque, V1, 5, tr. fr. P. Pellegrin, Flammarion.

AUBENQUIE, Pierre, La prudence chez Aristote, P.U.F., « Quadrige ».

PASCAL, Pensées, Latuma 47 (Brunschvig 172) ; 101 (324) ; 131 (169) ; 136 (139) ; 919 (553)
LEIBNIZ, Discours de métaphysique, § 6, 7 et 13, Vrin.

Correspondance avec Arnauld, Lettres 111, IX, X, Vrin.

KANT, Conflit des facultes, 11, 3, 6 (spécialement n. 1), tr. fr. J. Gibelin, Vrin.

La religion dans les limites de la simple raison, 11, p. 122 note 2, et III, 2, tr. fr. J.-P. Fussler,
GF.

Critique de la raison pure, troisieme antinomie, tr. fr. RENAUT, GF.

MARX, L’idéologie allemande, Manuscrits de 1844, Gallimard, « Bibliothéque de la Pléiade »,
sous la dir. de M. Rubel, tome III (ou aux éditions sociales).

NIETZSCHE Ecce homo, Ainsi parlait Zarathoustra, Par-dela, bien et mal, tr. fr. BLONDEL-
WOTLING, Flammarion, in EGUVRES COMPLETES (en un seul volume).

SARTRE, Critique de la raison dialectique, 11, Gallimard.

HEIDEGGER, Etre et temps, § 76, tr. fr MARTINEAU, Authentica, 1985.
JANKELEVITCH, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien, Seuil, vol. I et I11, Points-Seuil, 1980.
Quelque part dans l’'inachevé, avec Béatrive Berlowitz, Gallimard, 1978.



Gr. 2- Lundi, 16h-18h. Aurélien Fossey :
« La nature et la culture »

La culture est rarement définie sans son opposé traditionnel qu’est la nature. Nous
pourrions méme dire que la culture est précisément tout ce qui manque a la nature : la raison,
la technique, la liberté. Mais comment expliquer alors que I’étre humain, capable de culture,
appartienne aussi a la nature ? Nous verrons qu’une premiére réponse consiste a penser que
I’étre humain n’est pas dans la nature, mais qu’il habite seulement le monde qu’il se fabrique :
un monde « civilis¢ », fait de champs cultivés, d’artifices, de valeurs. La nature ne serait alors
que la matiere premiere de ce monde culturel ; une matiere que I’étre humain, depuis sa position
exceptionnelle d’étre libre, transforme, connait et maitrise. On devinera cependant dans cette
premicre réponse 1’écho d’une injonction moderne a dominer la nature (qui semble trouver ses
racines dans le récit de la Genese et dans diverses versions du mythe de Prométhée). On pourra
alors légitimement se demander si la libération vis-a-vis de la nature ne constitue pas, plutot
qu’une essence universelle de la culture, une représentation prométhéenne de celle-ci, ancrée
dans un contexte historique et géographique particulier. Du point de vue de 1’anthropologie en
effet, nombreuses sont les sociétés humaines qui ne partagent pas avec la modernité occidentale
sa conception prométhéenne de la culture. En outre, du point de vue de certains développements
de la biologie moderne, de nombreux étres vivants sont capables d’un certain degré de
« liberté » qui se manifeste dans la transformation de leur environnement d’aprés des fins
prédéfinies et variables. La différence entre nature et culture ne serait-elle en fait que de degré ?
Si la culture est bien dans la nature (comme monde primordial constitué¢ d’affects et de
pulsions), nous verrons que sa spécificité tient finalement a ce qu’elle ne cesse de (re)concevoir
ses multiples relations d’agencement, de différenciation et d’identification avec la nature ; ou
plutdt avec les natures, puisque « la » nature se révélera, en son étre méme, aussi multiple que
les cultures avec lesquelles elle est toujours entrelacée.

Bibliographie indicative :

ESCHYLE, Prométhée enchainé, in Thédtre complet, Paris, GF, 2014

PLATON, Protagoras, 320d-328d, Paris, GF, 1997

DESCARTES, Discours de la méthode, V1, Paris, GF, 2000

— Méditations métaphysiques, 11 et V, Paris, GF, 1992

— Principes de la philosophie, 1, §51-56 et 11, §1-§22, ¢éd. Alquié, Paris, Classiques Garnier,
2018

ROUSSEAU, Discours sur [’origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes, 1 et 11,
Paris, GF, 2025

KANT, Critique de la raison pure, Préface a la seconde édition et Dialectique transcendantale,
Troisiéme antinomie, Paris, GF, 2006

— Critique de la raison pratique, 1, chapitre 3, Paris, GF, 2003

— Critique de la faculté de juger, 11, « Analytique de la faculté téléologique » et Appendice,
§83, Paris, GF, 2000

— Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, in Opuscules sur [’histoire,
Paris, GF, 1990

HEGEL, Phénoménologie de I’esprit, IV, A et V, A, a. « L’observation de la nature », Paris, GF,
2012

NIETZSCHE, Considérations inactuelles, 11 (« De I’utilité et des inconvénients de I’histoire pour
la vie »), Paris, GF, 2025

— Le Gai Savoir, 111, §109-110 ; IV, §301 ; V, §354, §370, Paris, GF, 1997

— Par-dela bien et mal, 1, §9, §22 ; 11, §36 ; VII, §230, Paris, GF, 2000



— Généalogie de la morale, 11, §12 et 111, §28, Paris, GF, 2000

FREUD, Le malaise dans la culture, chapitres 1, 2 et 3, Paris, GF, 2019

ARENDT, La crise de la culture, VI (« La crise de la culture — Sa portée sociale et politique »),
Paris, Gallimard, 1972

MERLEAU-PONTY, La phénoménologie de la perception, 1, chapitre 6 et III, chapitre 3,
Gallimard, 2018

LEvI-Strauss, La pensée sauvage, chapitres 1, 2, 3 et 4, Paris, Pocket, 1990

V. DE CASTRO, Métaphysiques cannibales, chapitres 2, 3 et 4, Paris, PUF, 2009

Gr. 3- Mardi, 14h30-16h30. Florian Rada :
« La dialectique »

Nous cherchons a faire apparaitre une difficulté de la dialectique, qui semble croiser une
pratique du discours, une méthode du savoir voire une prétention a décrire la nature méme des
choses. Ces croisements a eux seuls n’épuisent pas le probleme qu’il y aurait a définir cette
manicre de procéder en matiere de raisonnements, qui apparait parfois comme le cceur de
’activité philosophique, au point de devenir dans certains textes synonymes de « logique », et
a d’autres endroits comme un simple adjectif qualifiant des raisonnements simplement
probables, voire fallacieux. L’intérét de la dialectique nous semble étre d’envisager la
progression argumentative non pas comme un déroulement linéaire et nécessaire, mais plutot
comme un cheminement émaillé de points de difficultés, de renversements ou encore de
rétroactions de 1’exposition sur le contenu. Nous examinerons si la prétention d’un tel
mouvement a étre plus « vivant » que la pure et simple déduction est tenable. Si la dialectique
peut sembler confronter a une mise en difficulté de toute détermination fixe, son plus haut
acheévement pourra parfois apparaitre comme un pur scepticisme, mais est-ce toujours le cas ?
On tachera ici de dégager 1’apport méthodologique et I’importance épistémologique de cette
procédure. On voudrait enfin montrer comment, a travers ses différents sens et ses différents
usages, la dialectique a pu se déployer de maniére potentiecllement mécanique et automatique.
Sans prétendre tirer de ce point un motif de condamnation définitive, on essaiera de traiter cette
mécanisation comme un symptdme singulier de la définition de la rationalité.

Bibliographie indicative :

Note : ces indications ne présentent pas un programme de lecture, mais simplement un apergu
des principaux textes qui seront utilisés dans le cours. Elles présentent un ensemble de points
de reperes, et non un programme de lectures impératives.

Platon, Phédre, 265 C — 266 D ; tr. L. Robin, Paris, Les Belles Lettres, 1933, pp. 71-73

Platon, Philébe, 14 B — 18 D ; tr. J.-F. Pradeau, Paris, GF-Flammarion, 2002, pp. 84-94
Aristote, Topiques, 1, 10-18 ; tr. J. Brunschwig, Paris, Les Belles Lettres, 1967, pp. 16-33
Plotin, Traité 20 (Ennéades I, 3) « Qu’est-ce que la dialectique » ; tr. J.-B. Gourinat, Paris, Vrin,
2016.

Pierre Abélard, Dialectica ; éditée par L. M. de Rijk, Assen, Van Gorcum, 1970.

Nicolas de Cues, La docte ignorance, 1, 12-17 ; tr. P. Caye, D. Larre, P. Magnard et F. Vengeon,
Paris, GF-Flammarion, 2013, pp. 64-78.

Pierre de la Ramée, Dialectique ; texte modernisé par N. Bruyére, Paris, Vrin, 1996, en
particulier pp. 17-19.

Emmanuel Kant, Critique de la raison pure, Dialectique transcendantale, en particulier « Du
but final de la dialectique naturelle de la raison humaine » ; A 669-704 / B 697-732 ; Ak. III
442-461 ; tr. A. Delamarre et F. Marty dans (Euvres philosophiques, 1, Paris, Gallimard, 1980,
pp. 1266-1291.



Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Introduction a la dialectique (1833) ; tr. D. Thouard
dans Dialectique, Paris / Geneve, Cerf / Labor et Fides / Presses de 1’Université Laval, 1997,
pp- 267-296.

Johann Gottlieb Fichte, Sur le concept de la Doctrine de la science ou ce que [’on appelle
philosophie, Deuxiéme section. Exposition du concept de doctrine de la science ; GA /2, 127-
149 ; tr. L. Ferry et A. Renaut dans Essais philosophiques choisis (1794-1795), Paris, Vrin,
1999, pp. 45-68.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques. Concept
préliminaire, § 81 et addition a ce paragraphe ; GW 20, 119 et GW 23,3, 853-857 ; tr. B.
Bourgeois, Paris, Vrin, 1970, pp. 343-344 et pp. 513-416.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Science de la logique, Doctrine du concept, L’idée absolue ;
GW 12, 236-253 ; tr. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 2016, pp. 299-322.

Karl Marx, Lettre a Engels du 1°" février 1858 ; tr. par. G. Badia et alii dans Correspondance,
Paris, Editions Sociales, 1975, pp. 127-128.

Karl Marx, Le Capital, Postface de la deuxieme édition allemande de 1873 ; tr. J.-P. Lefebvre,
Paris, Les Editions Sociales, 2016, pp. 13-17.

Friedrich Engels, Anti-Diihring, Introduction, ch. 1; tr. E. Bottigelli, Paris, Editions Sociales,
1963, pp. 49-58.

Theodor W. Adorno Adorno, Dialectique négative, Deuxieme partie ; tr. G. Coffin et alii, Paris,
Payot, 2003, pp. 167-252.

Theodor W. Adorno, Métaphysique, 7° legon, « Médiation et milieu » ; tr. C. David, Paris,
Payot, 2006, pp. 80-90.

Karl Popper, Conjectures et réfutations, ch. 15, « Qu’est-ce que la dialectique ? » ; tr. M.-H. et
M. de Launay, Paris, Payot, 1985.

Gérard Lebrun, L envers de la dialectique, Paris, Seuil, 2015.

Gr. 4- Mercredi, 11h-13h. Marion Chottin :
« Le handicap »

Trés présente dans I’espace médiatique, la question du handicap reste cependant mal

connue. L’opinion entend généralement par ce mot la déficience physique ou psychique dont
un individu est porteur depuis la naissance, ou qu’il acquiert au cours de sa vie. Elle estime
ainsi que la paraplégie, la surdité, ’autisme, la cécité, les différentes trisomies, etc., constituent
des handicaps. Mais ni la loi « handicap » de 2005 ni les grands textes internationaux ne
définissent ainsi cette notion. Sous I’effet du champ d’étude anglo-saxon des disability studies,
ces textes ont fini par écarter (plus ou moins totalement) une telle définition du handicap par
I’idée de déficience, pour le définir par celle de « restriction de participation sociale ».
Alors, qu’est-ce que le handicap ? Est-il I’attribut d’une personne (mode¢le individuel/médical
du handicap), l’interaction entre un tel attribut et son environnement social (mod¢le
interactionniste), une forme particuliére d’oppression (modéle social), une construction
culturelle (modé¢le culturel) ?

A travers I’examen de textes philosophiques tant anciens que modernes et
contemporains, ce cours pose ainsi le probléme de la nature du handicap, et propose 1’examen
critique de ses grandes définitions.

Indications bibliographiques :
Aristote, Histoire des animaux, 1V, 9
La Politique, 1, 2, 1253b
Cicéron, Tusculanes, V, 39
Condillac, Essai sur [’origine des connaissances humaines, Partie 1, Sect. IV, chap. I



Desloges Pierre, Observations d'un sourd et muet, sur un cours élémentaire d'éducation des
sourds et muets, Paris, B. Morin, 1779

Diderot, Lettre sur les aveugles a l'usage de ceux qui voient, 1749 ; Addition a la Lettre sur les
aveugles, 1782

Goffman Erving, Stigmate. Les usages sociaux des handicaps [1963], Paris, Les Editions de
Minuit, 1975

Mitchell David. T., Snyder Sharon L., Cultural Locations of Disability, Chicago, University of
Chicago Press, 2006, introduction

Rousseau, Emile ou de I'éducation [1762], Paris, GF Flammarion, 2009, livre premier, p.70-71
Spinoza, « Lettre a Willem Van Blyenbergh », 28 janvier 1665

Stiker Henri-Jacques, La Condition handicapée, Grenoble, PUR, 2017

Tremain Shelley L., « On the Subject on Impairment », dans M. Corker et T. Shakespeare ¢éd.,
Disability/Postmodernity. Embodying Disability Theory, Londres, Continuum, 2002, p. 32-47

Gr. 5- Mercredi, 9h-11h. Olivier D’Jeranian :
« Le probleme du libre arbitre et du déterminisme »

Bien que le théme du libre arbitre apparaisse essentiellement comme un probléme pour les
penseurs médiévaux et modernes, il est possible de retracer ses origines dans les débats antiques
et médiévaux — sur le fatalisme logique, le destin et la prescience divine. Cette approche
historique permet de penser a nouveaux frais la réappropriation contemporaine du Free Will
Problem. Si celle-ci semblait avoir trouvé un statu quo sur la question de la compatibilité du
libre arbitre et du déterminisme — dans 1’adoption quasi consensuelle des positions
compatibilistes développées a I’époque moderne par Hume, Locke et Hobbes — on assiste,
depuis les années 1980, a un retour de I’ancienne controverse et a la réapparition des positions
philosophiques historiques (libertarianisme, indéterminisme, incompatibilisme, etc.) ou en tout
cas a la construction d’arguments similaires ou proches de ceux employés par les anciens. Dans
ce cours, nous mettrons en perspective les principaux enjeux du probléme contemporain du
libre arbitre (la compatibilit¢ du déterminisme et du « pouvoir de choisir autrement »,
I’implication de ce pouvoir pour la responsabilité morale, I’existence d’un tel pouvoir, la vérité
du fatalisme logique), en donnant a celui-ci la dimension historique dont les penseurs
d’aujourd’hui — Inwagen, Frankfurt ou encore Strawson et Taylor — se réclament tout en
cherchant a renouveler, par I’élaboration d’un nouvel arsenal théorique et dialectique, les theses
de leurs prédécesseurs antiques et modernes.

Nous aborderons également le role central que joue aujourd’hui la physique quantique dans
la reconfiguration du débat sur le libre arbitre. L’indétermination quantique a parfois été
invoquée comme une ouverture au libertarianisme, en opposant au déterminisme classique le
role du hasard fondamental dans les processus physiques. Mais cette perspective se heurte a
I’objection selon laquelle 1’aléatoire n’est pas plus porteur de liberté que la nécessité. Plus
fécond est le questionnement suscité par les interprétations de la mécanique quantique :
I’inteprétation des mondes multiples d’Everett, par exemple, permet de tester la robustesse du
compatibilisme. La liberté doit-elle étre pensée comme la simple absence de contrainte et la
possibilité d’agir conformément a ses raisons, indépendamment du déterminisme ou de
I’indétermination physique ?

Bibliographie indicative :

BOBZIEN, S., Freedom and Determinism in Stoic Philosophy, Oxford, Ashgate, 1998.

FREDE, M., 4 Free Will : Origins of the Notion in Ancient Thought, Berkeley, University of
California Press, 2011.



GUILLON, J.-B. (dir.), Le libre arbitre. Perspectives contemporaines, Paris, Collége de France,
2017.

MICHON, C., Qu’est-ce que le libre arbitre ?, Paris, Vrin, 2011.

NEUBERG, M., La responsabilité, questions philosophiques, Paris, PUF, 1997. (Qui inclut
I’article décisif de FRANKFURT, H., « Alternate Possibilities and Moral Responsibility », The
Journal of Philosophy 66 (1969), p. 828-839).

PETER VAN INWAGEN, P., Essai sur le libre arbitre, Paris, Vrin, 2017.

KANE R., « Quantum Physics, Action and Free Will: How Might Free Will be Possible in a
Quantum Universe? » in Quantum Physics Meets the Philosophy of Mind (De Gruyter, 2014)
BOUGHN S., « Free Will and Quantum Mechanics: Much Ado about Nothing » (arXiv, 2020).
Scepticisme sur la valeur probante de 1I’argument « la MQ sauve la liberté ».

DE CARO M., « Free Will and Quantum Mechanics » (Paradigmi, 2020). Synthése critique des
usages philosophiques de la MQ dans le débat sur le libre-arbitre.

CONWAY J. & KOCHEN S., « The Strong Free Will Theorem » (2009)

BAKER D.J., « Free Will in the Many-Worlds Interpretation of Quantum Mechanics »
(Philosophical Studies, 2025; préprint 2022).

STOICA O., « Freedom in the Many-Worlds Interpretation » (Foundations of Physics, 2024).
Discussion ciblée du libre-arbitre dans MWI (angle plutdt physico-philosophique).
QURESHI-HURST E., « Many Worlds and Moral Responsibility » (Religious Studies, 2024).

Gr. 6- Vendredi, 14h-16h. Emilie Moulin-Traffort :
« La parole : vérité ou mensonge ? »

Parler, c¢’est rendre manifeste ce qui ne ’était pas. Il s’agit de 1’acte d’expression par
lequel une subjectivité sort de son silence et se manifeste sur la scéne publique. En tant qu’acte,
la parole est fonciérement libre : elle suppose a la fois une intention et une forme. A la différence
d’un symptdme organique qui traduit objectivement un état du corps, la parole choisit ce qu’elle
veut dire du réel et, par-1a, le transforme. Toute parole est donc double : elle révele et construit.
C’est pour cela que parler repose sur un pacte implicite, celui selon lequel le langage est le signe
fiable de la pensée, le licu ou le vrai peut se dire. Néanmoins, rien ne garantit que ce pacte soit
respecté. La vérité, en ce sens, n’est pas tant a chercher dans le contenu ni dans la forme du
discours, mais dans le rapport du sujet a ce qu’il dit, dans I’intention qui fonde I’acte de dire.
En effet, le mensonge, le sophisme, la propagande, I’imposture, la simulation, montrent que la
parole ne dit pas toujours ce qu’elle fait et que rien dans le discours n’est preuve de sa véracité.
Toute parole se présente comme vraie sans que rien ne certifie qu’elle le soit et, inversement,
qu’une parole dise la vérité ne suffit pas a ce qu’elle soit reconnue comme telle. Ainsi, elle n’est
pas seulement un instrument de communication mais un acte symbolique qui s’inscrit dans un
réseau de confiance, de reconnaissance et de pouvoir. Le vrai et le faux ne tiennent pas
seulement a ce qui est dit, mais a la maniere dont le discours s’inscrit dans un ordre de signes
et de croyances partagées. Dés lors, comment fonder la confiance dans la parole ? Si les signes
peuvent étre détournés, si les mots peuvent dire I’inverse de ce qu’ils signifient, comment croire
celui qui parle ? Et surtout : qu’advient-il du lien social lorsque la parole perd sa valeur de vérité
? Car c’est bien elle qui fonde la communauté humaine : elle est le medium du contrat, du
serment, de la promesse, du récit commun. Si la parole devient mensonge, c’est la condition
méme du politique qui vacille. Repartant du propos d’Aristote, qui fait du /ogos la marque de
la politicité humaine parce qu’il permet la mise en commun du vrai et du juste, ce cours
interrogera ce qu’il advient du monde commun lorsque le soupgon porte sur la parole elle-
méme.

Bibliographie indicative :



PLATON, Gorgias — République, Livres VII et X

ARISTOTE, Politique, 1.2 — Rhétorique, 1.2

CICERON, De Officiis

AUGUSTIN, De Vera Religione, 33 — Enarrationes In Psalmos, V.7

THOMAS, Somme Théologique, 11a-1lae q.109-111

MACHIAVEL, Le Prince, XVIII (1532)

HOBBES, Léviathan, 1.16 (1651)

KANT, D 'un prétendu droit de mentir par humanité (1797)

KIERKEGAARD, Miettes philosophiques (1844) — Post-scriptum aux miettes
philosophiques, 11.2 (1846)

MARX, L’idéologie allemande, 1.introduction / I.A « L’idéologie en général et spécialement
I’idéologie allemande », (1846)

NIETZSCHE, Veérité et mensonge au sens extra-moral (1896) — Par dela bien et mal, « Préface
» (1886)

BARNAYS, Propaganda, (1928)

ARENDT, Le Systeme totalitaire, 1V, (1951) — La Crise de la culture, VII, « Vérité et politique
» (1954) — Du mensonge a la violence, 1, « Du mensonge en politique » (1972)

GOFFMAN, La Mise en scene de la vie quotidienne. La présentation de soi,
Introduction/Chapitre 1 (1959)

PATOCKA, Essais hérétiques sur la philosophie de [ histoire, « Considérations Pré-historiques
» / « Le commencement de 1’histoire », (1975)

BAUDRILLARD, De la séduction, « L’horizon sacré des apparences » (1979)

BOURDIEU, Sur la télévision (1996) HALL, Identités et cultures 1, 11.6 / 11.7 / « Idéologies,
Hégémonies et Médias » (2007)

BUTLER, Le pouvoir des mots. Discours de haine et politique du performatif (2008)
CASSIN, La guerre des mots. Trump, Poutine et ['Europe (2025)

Gr. 7- Mardi, 14h30-16h30. Raphaél Pierres :
« La grammaire »

Ce cours interroge le concept de grammaire au travers d’un parcours historique,
comparatiste et critique. La notion de grammaire a gagné une place centrale en philosophie du
langage. Elle permet d’interroger philosophiquement le statut des reégles du langage ordinaire,
dans une relation tendue aux catégories logiques et métaphysiques. Les grammaires ouvrent en
effet un espace de discours et de savoir, a la fois descriptif et prescriptif. Dans leur version
classique ou scolaire, elles visent a fixer les critéres du « bon usage ». Au-dela, elles ont pu, a
divers moments de cette histoire, se donner un objectif plus ambitieux. Ainsi, dans une certaine
philosophie contemporaine, I’étude des régles du langage ordinaire aurait vocation a prendre
en relai les projets d’analyse ou de reconstruction logique des problémes et arguments
philosophiques. Cela engage pour nous la constitution d’un double probléme philosophique : la
relation des régles du discours aux structures de 1’expérience, et, a travers elle, la question de
I’immanence de la norme. La loi générale devait précéder a priori ses applications particuliéres
dans I’expérience. Comment une norme peut-elle émerger d’usages pluriels ? Que disent les
régles du langage des structures de notre expérience ? La premiére partie de ce cours s’efforce
de dessiner les coordonnées de cette enquéte a la croisée entre phénoménologie et philosophie
analytique (Husserl, Wittgenstein, Ricoeur). Un deuxiéme volet porte sur le statut des projets
modernes de grammaires générales, qui entendent subsumer les grammaires particuliéres sous
des lois universelles (Wilkins, Port-Royal, Leibniz). Nous analysons alors la difficulté
constituée par la prise en compte des grammaires des langues asiatiques, et de la langue
japonaise en particulier : ce qu’il s’agit de penser par 1a, c’est la constitution effective de



I’universel (Rodrigues, Norinaga). Cela nous reconduit enfin a la question de la détermination
et de la transmission de ces normes immanentes, telle qu’elle est problématisée dans la
philosophie du langage contemporaine (avec Chomsky, Merleau-Ponty et Putnam).

Bibliographie indicative :

* A. Arnauld, C. Lancelot, Grammaire générale et raisonnée, Paris, Classiques Garnier, 2023.
S. Auroux, La sémiotique des encyclopédistes, Paris, Payot, 1979.

J. L. Austin, Quand dire c’est faire, Paris, Seuil, 1991.

R. Blanché, La logique et son histoire d’Aristote a Russell, Paris, Colin, 1970.

E. Cassan, Le langage de la raison de Descartes, Paris, Vrin.

C. Chauviré, Voir le visible, Paris, PUF, 2003.

* N. Chomsky, La linguistique cartésienne, Paris, Seuil, 1969.

J. Derrida, De la grammatologie, Paris, Minuit, 1967.

V. Descombes, Le complément de sujet, Paris, Gallimard, 2004.

M. Dominicy, La naissance de la grammaire moderne, Mardaga, 1985.

R. Donzé, La grammaire générale et raisonnée de port-Royal, in Studia Leibnitiana 1, 1969.
F. Duchesneau, Séemiotique et abstraction : de Locke a Condillac, Philosophiques, 3(2), 1976.
U. Eco, La Recherche de la langue parfaite dans la culture européenne, Paris, Seuil, 1994.

M. Foucault, Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966.

E. Husserl, Recherches Logiques, Paris, PUF, 2003 ;

-, Expérience et Jugement, Paris, PUF, 2011.

S. Kripke, Régles et langage privé. Introduction au paradoxe de Wittgenstein, Paris, Seuil,
1995.

G. W. Leibniz, L harmonie des langues, (éd. M. Crépon), Paris, Seuil, 2000.

-, Discours de métaphysique, suivi de la Correspondance avec Arnauld, Paris, Vrin, 2016.

E. Marquer, Art de penser et art de parler, Paris, Classiques Garnier, 2019.

M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1976.

J.-C. Pariente (éd.), Antoine Arnauld, Philosophie du langage et de la connaissance, Paris, Vrin,
1995.

H. Putnam, Philosophie de la logique, Editions de I’Eclat, 1996.

P. Ricoeur, La Métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.

-, « Le dernier Wittgenstein et le dernier Husserl sur le langage » in Etudes Ricoeuriennes 5,
2014.

A. Suralles, La raison lexicographique, Paris, Fayard, 2023.

W. Quine, Le Mot et la Chose, tr. J. Dopp et P. Gochet, Paris, Flammarion, 1977.

* L. Wittgenstein, Grammaire philosophique, Paris, Gallimard, 2020.

Histoire de la philosophie

Gr. 1- Mardi, 9h30-12h30. Bruno Haas :
Comprendre la Phénoménologie de I’esprit (Hegel)

Dans ce cours, nous aborderons un choix de problématiques traitées dans ce « voyage
d’aventure » (Hegel) de la jeunesse du philosophe. Nous partirons du chapitre sur la « Raison »
(V, Vernunft) ou Hegel aborde, dans une sorte de triptyque, des questions d’épistémologie des
sciences de la vie et de la psychologie (1), la théorie de I’action (2), et enfin les apories de la
philosophie morale, en particulier kantienne (3). Ce triptyque prépare son approche de
« Esprit ». Nous tenterons de comprendre le concept hégélien d’esprit au-dela des
interprétations invétérées et fort erronées.



Il est parfaitement possible d’entrer dans la lecture du chapitre V sans connaissance
approfondie de ce qui précede. Il est conseillé d’utiliser la traduction ancienne de Jean
Hyppolite, qui reste malgré tout la meilleure en francais. Mais les autres traductions (Labarriere,
Lefebvre, Bourgeois...) sont également admises. La confrontation entre traduction est parfois
instructive.

Bibliographie

A titre purement indicatif :

Parmi les commentateurs en langue frangaise, on peut recommander
- Alexandre Kojeve, Introduction a la lecture de la Phénoménologie de |’Esprit
- Jean Hyppolite, Genese et Structure de la « phénoménologie de ’esprit », 1946
- Jean-Francois Marquet, Legcons sur la phénoménologie de [’esprit, 2004 (informatif

surtout au sujet des renvois non explicites dans la phénoménologie)

- Gérard Lebrun, La patience du concept, 1972

Pour la bibliographie internationale :
- Robert Brandom, 4 spirit of trust : a reading of the phenomenology, 2019
- Primin Stekeler, Hegels Phdnomenologie des Geistes. Kommentar, 2014

Gr. 2- Mardi, 9h-12h. Paul Rateau :

La théodicée et ses critiques : Spinoza, Malebranche, Leibniz

La question de la possibilité d’une justification rationnelle de Dieu face aux défauts et aux maux
du monde (« théodicée ») se pose d’une maniére originale a 1’époque moderne. Deux traits
particuliérement marquants de la modernité philosophique obligent en effet a renouveler la
réflexion sur le sujet : 1. le mécanisme et le concept de loi qu’il impose ; 2. le changement opéré
dans le rapport entre philosophie et théologie et la substitution du Dieu de la Raison au Dieu de
la Révélation. Dieu, en tant qu’il est congu comme un étre parfaitement rationnel, se doit d’agir
d’une maniére qui n’est pas arbitraire ni par pur caprice, mais selon des lois générales et
intelligibles. Ces lois réduisent le plus qu’il est possible son intervention particuliére dans le
cours des choses (par des miracles). Comment cette rationalité de la conduite divine et du
monde lui-méme est-elle compatible avec les désordres que 1’on rencontre aussi bien dans
I’ordre naturel que dans I’ordre moral ? L’objet de ce cours sera d’étudier comment Spinoza,
Malebranche et Leibniz ont, de maniere différente, traité la question, soit en déniant toute réalité
au mal et a I’'imperfection (Spinoza), soit en en faisant un effet inéluctable du mode d’agir divin
lui-méme (Malebranche), soit en les intégrant a une harmonie universelle que I’on serait fondé
a considérer comme la plus parfaite (Leibniz).

Une bibliographie sera distribuée au premier cours.

Gr. 3- Mardi, 9h-12h. Eric Marquer :

Poésie et philosophie : Nietzsche et la critique du langage

A partir d’une lecture de Ainsi parlait Zarathoustra, nous interrogerons les liens entre la critique
nietzschéenne du langage et le choix d’une forme poétique, pensée non comme ornement mais
comme réponse a I’effondrement des catégories métaphysiques traditionnelles. Cette réflexion
s’inscrira dans le sillage d’une histoire moderne de la métaphore et visera a situer Nietzsche au
croisement de la poésie et de la philosophie du langage. La poésie y apparait non comme
échappée lyrique, mais comme puissance critique et affirmative, capable de penser autrement
les rapports entre langage et vérité. Pourtant, si ’on s’accorde communément a reconnaitre,
dans le choix nietzschéen d’un style poétique et fragmentaire, I’indice d’une mise en question



des prétentions totalisantes de la métaphysique systématique, reste a interroger, en retour, ce
que la poésie engage de métaphysique. La question se pose alors : peut-on inscrire Nietzsche
dans la lignée des « poétes métaphysiques », entendus non comme doctrinaires de I’Etre, mais
comme explorateurs des conditions mémes de sa mise en forme sensible et symbolique ?

Bibliographie sélective

1) (Euvres de Nietzsche

NIETZSCHE, Friedrich, Ainsi parlait Zarathoustra, trad. M.-A. Goldschmidt, Paris, Le livre de
poche, 1972.

NIETZSCHE, Friedrich, (Euvres completes, ¢d. P. Wotling, Paris, Flammarion, 2024.

2) Sur Nietzsche (et la poésie/le langage)

BLONDEL, Eric, Nietzsche, le corps et la culture, PUF, 1986 (L’Harmattan, 2006).

DERRIDA, Jacques, Eperons . les styles de Nietzsche, Flammarion, 1978.

GAEDE, Edouard, Nietzsche et Valéry. Essai sur la comédie de [’esprit, Gallimard, 1962.
GRANIER, Jean, Le probleme de la vérité dans la philosophie de Nietzsche, Paris, Seuil, 1966.
HAAR, Michel, Nietzsche et la métaphysique, Gallimard, 1993.

KOFMAN, Sarah, Nietzsche et la métaphore, Galilée, 1983.

MARTON, Scarlett, « Le probléme du langage chez Nietzsche. La critique en tant que création »,
Revue de métaphysique et de morale, 74(2), 2012, p. 225-245.

3) Autres textes (poésie, philosophie)

DERRIDA, Jacques, De la grammatologie, Paris, Minuit, 1967.

DONNE, John, Poemes, édition bilingue, trad. Y. Denis et J. Fuzier, Gallimard, 1992.
ELIOT, T. S., Poésie, édition bilingue, trad. Pierre Leyris, Seuil, 1976.

GARDNER, Helen (éd.), The Metaphysical Poets, Londres, Penguin Classics, 1985.
GOETHE, Faust, Flammarion, 1999.

HEINE, Heinrich, Le Livre des chants, Paris, Cerf, 1999.

Hoélderlin, Poémes/Gedichte, Paris, Aubier Bilingue, 1992.

LUCRECE, De la nature, trad. J. Kany-Turpin, GF, 2021.

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Essai sur [’origine des langues, Paris, GF-Flammarion, 1993.
VALERY, Paul, Ego scriptor et Petits poémes abstraits, Gallimard, 1992.

VALERY, Paul, Variété I et 11, Folio-Gallimard 1998.

Gr. 4- Jeudi, 8h-11h. Lucie Lebreton :

« Pascal Philosophe »

Nombreux sont les spécialistes qui refusent aujourd’hui a Pascal le titre de philosophe. Le sens
de la pensée pascalienne résiderait dans une disqualification et un rejet de la philosophie, un
exil théologique hors de la philosophie. Mais si les Pensées étaient seulement ce qu’on s’obstine
a en faire, a savoir I’écrit pieux d’un dévot, les lirait-on encore ? Et si les écrits pascaliens
n’étaient pas porteurs d’une authentique philosophie, comment expliquer qu’ils aient inspiré a
Leibniz sa conception perspectiviste de la vérité, a Rousseau sa théorie de I’amour propre, a
Schopenhauer sa thése du primat de la volonté sur I’intellect ou a Nietzsche sa maniére méme
de raisonner par un renversement continuel du pour au contre ? Nous tdcherons de montrer dans
ce cours que, si une philosophie est bien présente dans les textes de Pascal, ¢’est une philosophie
d’un genre nouveau, déroutante a bien des égards, et qui saura inspirer les penseurs les plus
audacieux venus apres lui.

Editions de référence pour les textes de Pascal :




Vous pourrez utiliser I’édition suivante :
PASCAL, Blaise, Pensées, opuscules et lettres, éd. P. Sellier, Paris, Classiques Garnier.

Pour accéder aux autres textes :

PASCAL, Blaise, Les Provinciales, Pensées et opuscules divers, éd. G. Ferreyrolles et P. Sellier,
L. Cognet pour « Les Provinciales », Paris, Le Livre de poche / Classiques Garnier, « La
Pochotheque », 2004.

PASCAL, Blaise, (Fuvres completes, éd. L. Lafuma, Paris, Seuil, coll. « L’Intégrale », 1963.
(Pour les Pensées seules : Les Pensées, Paris, Points, éd. L. Lafuma).

PASCAL, Blaise, (Euvres completes, éd. J. Mesnard, 4 vol. parus, Paris, Desclée de Brouwer,
1964-1992 (édition inachevée qui ne comprend ni les Pensées ni les Provinciales).

Littérature secondaire :
BoOUCHILLOUX, Héléne, Pascal. La force de la raison, Paris, Vrin, 2004.

CARRAUD, Vincent, Pascal et la philosophie, Paris, PUF, 2008.

FERREYROLLES, Gérard, Les Reines du monde. L’imagination et la coutume chez Pascal, Paris,
Honoré Champion, 1995.

GIOCANTI, Sylvia, Penser [’irrésolution, Paris, Classiques Garnier, 2001, rééd. 2023.

GOUHIER, Henri, Blaise Pascal. Commentaires, Paris, Vrin, 1966, rééd. 2005.
—, Blaise Pascal. Conversion et apologétique, Paris, Vrin, 1986.

MCKENNA, Antony, Pascal et son libertin, Paris, Classiques Garnier, 2017.

MESNARD, Jean, Les Pensées de Pascal, Paris, SEDES, 1976, rééd. 1993 (ouvrage
d’introduction a la pensée pascalienne).

—, « Le théme des trois ordres dans I’organisation des Pensées », in Pascal. Thématiques des
Pensées, dir. L. M. Heller, I. M. Richmond, Paris, Vrin, 1988, p. 29-55.

SELLIER, Philippe, Pascal et saint Augustin, Paris, Armand Colin, 1970, rééd. Paris, Albin
Michel, 1995.
—, Port-Royal et la littérature. Pascal, Paris, Honoré Champion, 1999, rééd. 2010.

THIROUIN, Laurent, « Raison des effets : un concept pascalien », in Pascal ou le défaut de la
méthode, Paris, Honoré champion, 2023, p. 97-119.

—, « Le réalisme de Pascal » in Justice et force. Politiques au temps de Pascal, Paris,
Klincksieck, 1996, p. 347-363.

D’autres ressources seront indiquées ultérieurement.

Gr. 5- Mercredi, 9h30-12h30. Mathieu Frerejouan :
« Introduction a Freud »

Sans étre lui-méme philosophe, Freud a influencé de maniére décisive la philosophie du XXe
siecle. Si les différents concepts et modeles forgés par le psychanalyste sont avant tout fondés
sur sa pratique clinique, ils sont également le point de départ d’une nouvelle conception du
psychisme a laquelle les philosophes sont amenés a se confronter, qu’il s’agisse de la défendre



ou de la critiquer. Il s’agira donc, dans ce cours, de découvrir les principaux écrits de Freud, en
mettant I’accent sur le contexte historique et clinique au sein duquel ont été formés les concepts
fondamentaux de la psychanalyse, et sur les débats philosophiques qu’ils ont suscités.

Bibliographie :

FREUD Sigmund, [1894], 2010, « Les psychonévroses de défense », in Névrose, psychose et
perversion, Laplanche J.trad., Paris, Presses universitaires de France.

FREUD Sigmund, [1900], 2013, L’ interprétation du réve, Lefebvre J.-P.trad., Paris, Seuil.
FREUD Sigmund, [1905], 2014, Trois essais sur la théorie sexuelle, Cohen Skalli C., Weill A.,
et Mannoni O. trad., Paris, Payot & Rivages.

FREUD Sigmund, [1915-1917], 2008, Introduction a la psychanalyse, Jankélévitch S.trad.,
Paris, Payot.

FREUD Sigmund, [1915-1917], 2010, Métapsychologie, Laplanche J. et J.B. P.trad., Paris,
Gallimard.

FREUD Sigmund, [1920], 2010, Au-dela du principe de plaisir, Laplanche J. et Pontalis J.-
B.trad., Paris, Payot & Rivages.

FREUD Sigmund, [1923], 2011, Le moi et le ¢a, Laplanche J.trad., Paris, Payot & Rivages.
FREUD Sigmund, [1930], 2002, Le malaise dans la culture, Cotet P. et Laine R.trad., Paris, PUF.

CONTOU TERQUEM Sarah (dir.), 2015, Dictionnaire Freud, Paris, Robert Laffont.

LAPLANCHE Jean et PONTALIS Jean-Bertrand, 2007, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF.
PAGES Claire, 2008, Freud, Paris, Ellipses.

QUINODOZ Jean-Michel, 2004, Lire Freud, Paris, PUF.

Gr. 6- Vendredi, 11h-14h. Jocelyn Benoist

Introduction a la Phénoménologie de la perception de Merleau-Ponty

La Phénoménologie de la perception demeure I’ceuvre principale de Maurice Merleau-Ponty.
Elle constitue non seulement une introduction a sa philosophie, mais également a la
phénoménologie, qu’elle présente pour le public francais tout en développant sur elle un point
de vue original. A la croisée de cette alors nouvelle philosophie venant d’Allemagne, et de la
tradition du spiritualisme frangais, elle opere un fondamental déplacement de perspective en
réancrant I’investigation philosophique dans le fait premier de la perception, en tant que celle-
cin’est pas seulement un moyen d’acces épistémique au monde, mais, de part en part, existence.
En donnant a la perception une signification immédiatement existentielle, Merleau-Ponty met
en évidence le role qu’elle joue dans les différents aspects de notre vie, au-dela des limites dans
lesquelles 1’avait cantonnée la philosophie de la connaissance classique. Réciproquement, le
concept d’« existence », recu de Heidegger et de Sartre, sort transformé de ce réenracinement
dans I’expérience perceptuelle, qui en est érigée en paradigme.

Lire en priorité :
Maurice Merleau-Ponty : Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945

En complément :




Maurice Merleau-Ponty : Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques
(séance de la Société francaise de philosophie du 23 novembre 1946) repris par les Editions
Verdier, Paris, 2014

A titre de comparaison :
Jean-Paul Sartre : L Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1943

Outils d’approche :

-J.-P. Sartre « Merleau-Ponty vivant », dans Les temps modernes, numéro spécial « Maurice
Merleau-Ponty », n°® 184-185, octobre 1961, p. 308 ; repris sous le titre « Merleau-Ponty », dans
Id., Situations, IV : portraits, Paris, Gallimard, 1964, p. 195.

-Renaud Barbaras : De [l'étre du phénomene. Sur l'ontologie de Merleau-Ponty, Grenoble, J.
Millon, « Krisis », 1991.

-Renaud Barbaras : Le tournant de l'expérience. Recherches sur la philosophie de Merleau-
Ponty, Paris, Vrin, « Histoire de la philosophie », 1998.

-Renaud Barbaras : La Perception. Essai sur le sensible, Paris, Hatier, « Optiques,
Philosophie », 1994. Rééd. Paris, Vrin, 2009.

-Claude Imbert : Maurice Merleau-Ponty, adpf, 2006.

-Emmanuel de Saint-Aubert : Le Scénario cartésien. Recherches sur la formation et la
cohérence de l'intention philosophique de Merleau-Ponty, Paris, Vrin, 2005.

-The Cambridge Companion to Merleau-Ponty, ed. by Taylor Carman and Mark B. N. Hansen,
Cambridge University Press, 2004 (notamment le texte de Sean Kelly).

Gr. 7- Mercredi, 9h30-12h30. Dominique Couzinet :
« Del'expérience politique a la science politique (Machiavel, Guichardin, Bodin, Botero) »
Dans La Méthode de [’histoire, Bodin considére que Machiavel est « le premier a avoir écrit
sur la politique (de republica), apreés environ 1200 ans de barbarie universelle ». Tout en
reconnaissant la fausseté historique de I’idéologie typique des humanistes qui assimile la pensée
médiévale a la barbarie, il vaut la peine de se pencher sur un effort de pensée conscient qui
voulut transformer 1’expérience politique en une science, en prétendant renouer avec la
philosophie politique antique, tout en innovant radicalement par une politique de la puissance.
Le cours se propose d’aborder quatre de ses protagonistes qui couvrent 1’ensemble du XVI®
siécle : Machiavel, Guichardin, Bodin et Botero. Dans le Prince (1513), Machiavel (1469-
1527) annonce une réflexion générale sur toutes les formes de pouvoir passées et présentes,
divisées entre républiques et principats. La logique d’exclusion qui préside a la rédaction du
Prince (il ne parlera pas des républiques, déja traitées dans les Discours sur la premiere décade
de Tite-Live), marque une rupture historique et dessine un « art de 1’état » fondé sur I’art de la
guerre qui aura une influence profonde sur la théorie et la pratique politiques de la premiére
modernité. Contre les dichotomies selon lui abstraites de Machiavel, son contemporain et ami
Francesco Guicciardini (1483-1540) interroge a son tour la possibilité de régler I’action
politique sur I’expérience, sous forme d’« avertissements » (Ricordi) qui puisent dans 1’éthique
du magistrat ce que ne peuvent, selon lui, enseigner les livres. Jean Bodin (1529/30-1596)
partage au contraire avec Machiavel la confiance dans les lecons politiques de I’histoire
auxquelles il confére une dimension systématique fondée sur la méthode ; et avec ses deux
prédécesseurs, une politique de la puissance a laquelle il confére un fondement juridique : la
théorie de la souveraineté absolue et perpétuelle, dans Les Six livres de la République (1576).
Giovanni Botero (1544-1617) remanie sans le dire les théories de ses deux ennemis en matiere
religieuse, Machiavel et Bodin, pour les mettre au service de I’Eglise catholique et de la Contre-



réforme, sous I’appellation de « Raison d’Etat », dans le livre du méme nom, publié a Venise
en 1589.

Sources

Machiavel, De principatibus. Le Prince, introduction, traduction et notes de Jean-Claude
Zancarini et Jean-Louis Fournel, texte italien établi par Giorgio Inglese, Paris, PUF, 2000.

Machiavel, Discours sur la premiere décade de Tite-Live, trad. d’ Alessandro Fontana et Xavier
Tabet, Paris, Gallimard, 2004.

Guichardin, Avertissements politiques (1512-1530), traduits de I’italien et présentés par Jean-
Louis Fournel et Jean-Claude Zancarini, Paris, Editions du Cerf, 1988.

Francgois Guichardin, Ricordi, Conseils et avertissements en matiere politique et privée, traduit
de I’italien par Francoise Bouillot et Alain Pons, Paris, Ivrea, 1998.

Jean Bodin, Les Six livres de la République, 6 vol., Paris, Fayard, 1986.

Jean Bodin, Les Six livres de la République, ed. Mario Turchetti, Paris, Les Belles Lettres, 2013
(1. 1), 2020 (1. 1), 2022 (1. III).

Giovanni Botero, De la raison d’Etat (1589-1598), éd., trad. et notes de Pierre Benedettini et
Romain Descendre, introduction de Romain Descendre, Paris, Gallimard, 2014. [Derniére
édition du vivant de 1’auteur]

Une bibliographie des études sera distribuée au début du cours.

Philosophie morale et politique

Gr. 1- Mercredi, 12h30-15h30. Marie Garrau :
« Le sujet du féminisme en question »

I1 est d’usage de présenter le féminisme de la deuxiéme vague (des années 1970) comme une
tentative pour penser 1’oppression commune des femmes. A contrario, le féminisme de la
troisiéme vague se serait développé dans un geste réflexif et critique consistant a remettre en
question la possibilité¢ et 1’intérét politique d’une telle tentative. Ce cours sera consacré a
quelques-unes des formes qu’a pu prendre ce geste de mise en crise du sujet politique du
féminisme, dont on montrera qu’il se déploie en fait des les années 1970 et trouve son origine
dans le Black Feminism. On étudiera la forme qu’il prend dans ce dernier (Combahee River
Collective, bell hooks, Patricia Hill Collins, Kimberle Crenshaw) ainsi que dans la théorie queer
(T. de Lauretis, Judith Butler).

Bibliographie indicative :

Butler, J. Trouble dans le genre, Paris, La Découverte, 2005.

Collins, P. H. La Pensée féministe noire, Paris, Payot, 2021.

Crenshaw, K., « Cartographie des marges : intersectionnalité, politique de 1’identité et violence
contre les femmes de couleur », trad. O. Bonis, Cahiers du genre, 2005/2, n°39.

Crenshaw, K., « Démarginaliser I’intersection de la race et du sexe : une critique féministe noire
du droit antidiscriminatoire, de la théorie féministe et des politiques anti-racistes », trad. Sophie
Beaulieu, Droit et société 2/108, 2021.



Dorlin, E., Black feminism. Anthologie du féminisme Africain-Américain 1975-2005, Paris,
L’Harmattan, 2008.

bell hooks, Ne suis-je pas une femme ? Femmes noires et féminisme, Paris, Cambourakis, 2015.
bell hooks, De la Marge au centre. Théorie féministe, Paris, Cambourakis, 2017.

Lauretis, T., Théorie queer et culture populaire. De Foucault a Cronenberg, trad. M. Cervulle,
Paris, La Dispute, 2007.

Gr. 2- Jeudi, 8h-11h. Mickaelle Provost :
« Oppression, résistance et conflit »

Entreprendre de penser 1’oppression, c’est se confronter a un étonnement. Le mot méme est
d’usage fréquent en philosophie et plus largement dans les discours et textes politiques, a
différents moments-clefs de I’histoire intellectuelle et politique européenne. I1 est mobilisé pour
qualifier une injustice subie par des gouvernements ou des lois au nom d’autres principes (ceux,
par exemple, de la justice divine) ; ou encore dans 1’effort pour définir un droit a la résistance
contre les formes d’abus du pouvoir ou I’appauvrissement de la vie sociale et morale. Enfin, le
terme est mobilisé pour décrire I’asymétrie radicale des rapports de force — 1’opposition
dyadique entre oppresseurs et opprimés — et les effets concrets produits par le pouvoir sur les
corps et les subjectivités. Pourtant, le terme a peu suscité d’efforts de conceptualisation : on sait
généralement ce que I’oppression fait, mais moins ce qu’elle est.

L’objectif de ce cours est d’explorer le concept d’oppression dans son rapport a d’autres notions
voisines issues de la philosophie sociale et politique — violence, injustice, domination, injustice
— et de travailler le couple conceptuel oppression-résistance. On explorera ainsi le probleme de
la conflictualité sociale ouvert par I’analyse de I’oppression, et ses implications pour envisager
la démocratie, 1’égalité, la revendication des droits fondamentaux ou 1’aspiration a une vie
meilleure.

Bibliographie indicative :

F. Fanon, L’An V de la révolution algérienne, Paris, La Découverte, 2011.

M. Frye, « OPPRESSION », trad. M. Provost, in M. Garcia (dir.), Textes-clés de philosophie
féministe, Paris, Vrin, 2021, p. 337-338.

K. Marx, Manifeste du Parti Communiste (1847), Paris, Plon, 1963.

S. Weil, Réflexions sur les causes de la liberté et de [’oppression sociale, Paris, Editions
Libertalia, 2022

I. M. Young, Justice and The Politics of Difference, Princeton, Princeton University Press, 1990.

Gr. 3- Vendredi, 8h-11h. Yoann Malinge
« La générosité : de I’éthique des vertus a I’éthique existentialiste »

La générosité peut étre regardée comme « le plus sublime de tous les sentiments, comme le
mobile de toutes les belles actions, et peut-étre comme le germe de toutes les vertus » aftirme
L’Encyclopédie de Diderot. Ce cours explore la générosité a travers un parcours d'histoire de la
philosophie morale, de 1'Antiquité a la philosophie contemporaine. Nous analyserons d'abord
la conception aristotélicienne de la générosité comme vertu éthique, son juste milieu et son
articulation avec les autres vertus. Nous examinerons ensuite la révolution cartésienne qui fait



de la générosité une passion de I'dme libre, fondée sur la juste estime de soi et devenant
« comme la clé de toutes les vertus ». Le parcours s'achévera sur 1'éthique existentialiste de
Sartre, qui repense la générosité comme expression authentique de la liberté et fondement
possible d'une morale de I'engagement. A partir de ces trois moments philosophiques majeurs,
nous interrogerons la place centrale que peut occuper la générosité dans une philosophie
morale : quels sont ses rapports avec les autres vertus ? Comment s'articule-t-elle a la question
de la libert¢ ? Dans quelle mesure peut-elle constituer le principe d'une éthique ? Nous
examinerons également les critiques adressées a ces différentes perspectives, par exemple a
partir d’une philosophie déontologique comme celle de Kant, et les limites d'une morale fondée
sur la générosité.

Bibliographie indicative :

Aristote, Ethique a Nicomagque (trad. Bodéiis), GF, 2004 et Ethique a Eudéme (trad.
Dalimier), GF, 2013.

Descartes R., Traité des passions de I’dme, Gallimard, « bibliotheque de la Pléiade », 2024 ou
GF, 1996.

Kant L., Critique de la raison pratique (trad. Fussler), GF, 2025 et Métaphysique des maeurs 1
et II (trad. Renaut), GF, 2018.

Sartre J.-P., Cahiers pour une morale, Gallimard, 1983.

Beauvoir S., Pour une morale de [’ambiguité, Gallimard, Folio, 2003.

Gr. 4- Vendredi, 8h-11h. Adler Camilus
« Pouvoirs, démocraties, anarchie »

L’idée d’une généalogique grecque (filiation, germe) de la démocratie jusqu’a la modernité
occidentale, qui en serait I’incarnation effective par la médiation de 1’Etat, ne semble plus
résister a une analyse rigoureuse. La démocratie en vogue supposerait alors I’Etat jusqu’a étre
confondue avec 1’idée d’Etat démocratique, (Etat de droit libéral). L’objectif de ce cours est
d’explorer les positivions critiques alternatives démontrant au contraire le caractére
oxymorique de cette idée. Il s’agira aussi de mettre en évidence les formes de perversion
(violence, exclusion, capital, Etat) de la démocratie (par exemple a Athénes qui devient
seulement un moment dans les généalogies multiples des archives démocratiques, nos sociétés
contemporaines), tel que cela est suggéré par 1’anthropologie anarchiste et une certaine
philosophie. Ce qui suppose de prendre trés au sérieux 1’opposition radicale entre démocratie
et Etat, démocratie et domination, démocratie et violence (celle du pouvoir ou du social). Le
cours croisera les analyses philosophiques (Marx, Ranciére, Abensour...) qui explorent de
maniere radicale cette opposition. Il les mettra en relation avec 1’anthropologie anarchiste
(Clastres, Scott, Graeber...) tout en introduisant les catégories intersectionnelles mais en les
radicalisant. La démocratie est le nom d’une auto-activité¢ égalitaire, immanente (dans les
pratico-poiétiques) d’une société sur elle-méme pour neutraliser les pulsions de violence,
d’oppression, de domination et d’exploitation (race, classe, sexe/genre, ethnie/nationalité) qui
les traversent.

Bibliographie indicative :



Miguel Abensour, La Démocratie contre [ 'Etat. Marx et le moment machiavélien, Paris, Félin
« Les marches du temps »,2004.

Bertrand Ogilvie, L’homme jetable. Essai sur [’extrémisme et la violence extréme, Paris,
Editions Amsterdam, 2012.

David Graeber, La démocratie aux marges, préface d’Alain Caillé, Lormon, Le Bord de 1’eau,
2014.

- Pour une anthropologie anarchiste [2004] trad. de |’anglais Karine Peschard,
Montréal, Lux « Instinct de liberté » 2018.

- Des fins du capitalisme. Possibilités I. Hiérarchies, rebellions, désir [2007], trad. de
I’anglais par Maxime, Rovere et Marin Rueff Paris, Editions Rivages & Payot
« Manuels Payot », 2014.

- David Wengrow, Au commencement était [’Etat. Une nouvelle histoire de [’humanité
[2021], trad. de I’anglais par Elise Roy, Editions les liens qui libérent, 2021.

Charles W Mills, Le Contrat racial, trad. de I’anglais par Aly Ndiaye, Montréal, Mémoire
d’Encrier, 2023.

Carole Paterman, Le contrat sexuel, trad. de I’anglais par Charlotte Nordmann, Paris, La
Découverte « Poche », 2022

Jacques Ranciere, Mésentente. Politique et Philosophie, Paris, Galilée, 1996.

- La haine de la démocratie, Paris, La Fabrique, 2005.

- Aux bords du politique, Paris, « Coll. Folio essais » Gallimard, 2007.

Baruch Spinoza, Traité théologico-politique, trfr. Charles Appuhn, Paris, GF
Flammarion,1965.

- Traite politique. Lettres, (Euvres IV, tr, Charles Appuhn, Paris GF Flammarion, 1966.
Karl Marx, Critique du droit politique hégélien, tr.fr. A. Baraquin, Paris, Editions sociales,
1975.

Pierre Clastres, La société contre I’Etat. Recherches d’anthropologie politique, Paris, Ed.
Minuit, 2011,

James C. Scott, Zomia ou l’art de ne pas étre gouverné. Une histoire anarchiste des hautes
terres d’Asie du Sud-Est (2009), préface, Romain Bertrand, tr.fr. Nicolas Guilhot, al., Paris,
Editions du Seuil « Points », 2013,

- Homo domesticus. Une histoire profonde des premiers Etat, (Against the Grain. A deep
History of the Earliest States, 2017), préface, Jean Paul Demoule, tr.fr. Marc Saint-
Upéry, Paris, La Découverte, 2019,2021.

- La Domination et les arts de la résistance. Fragments du discours subalterne tr.fr.
Olivier Ruchet, Paris, Editions Amsterdam, 2019.

Gr. 5- Jeudi, 11h-14h. Elena Mascarenhas :

« L’utilitarisme — une philosophie morale et politique d’actualité »

L’utilitarisme est une philosophie qui se construit suivant des conceptions morales, en donnant
toute sa place a la question de la sensibilité et de la souffrance, des plaisirs, des peines, du
bonheur. Elle réussit a intégrer la sensibilit¢ dans le champ politique tout en conservant des
méthodes rigoureuses pour les choix a faire, qu’ils soient quotidiens ou spéciaux, mais
¢galement individuels ou collectifs. Dans ce cours, nous verrons comment les principes



utilitaristes sont développés dans le champ moral en connexion avec la philosophie politique
jusqu’a former un cadre théorique propre a nourrir les questions éthiques.

Nous montrerons notamment qu’en repensant les fondements moraux et politiques de
I’organisation sociale, les utilitaristes proposent des pistes pour théoriser et encadrer la liberté
sous toutes ses formes (d’opinions, d’expression, de presse, droit pénal...). Les utilitaristes
proposent ainsi des réflexions novatrices pour penser 1’égalité, au prisme de la situation des
femmes, des personnes handicapées, ou méme des animaux, ce qui sera I’occasion de percevoir
I’actualité des textes fondateurs de I'utilitarisme.

Bibliographie :

BENTHAM, Jeremy. 1996[1776]. Fragment sur le gouvernement [suivi de] Manuel de
sophismes politiques. La pensée juridique moderne. Paris: LGDJ.

BENTHAM, Jeremy. 2010[1821]. On the Liberty of the Press, and Public Discussion. Gale
Ecco, Making Of Mode.

BENTHAM, Jeremy. 2011[1789]. Introduction aux principes de morale et de législation.
Analyse et philosophie. Paris: J. Vrin.

MILL, John Stuart. 2003[1874]. La nature. Paris: La Découverte/Poche.

MILL, John Stuart [& Harriet TAYLOR MILL]. 2002[1859]. De la liberté. Folio essais. Paris:
Gallimard.

MILL, John Stuart. 2009[1861]. Considérations sur le gouvernement représentatif.
Bibliothéque de philosophie. Paris: Gallimard.

MILL, John Stuart. 2012[1861 & 1838]. L utilitarisme [suivi de] Essai sur Bentham. 3¢ éd.
Quadrige. Paris: PUF.

MILL, John Stuart [& Harriet TAYLOR MILL]. 2014[1894]. Principes d’économie politique.
Hachette BNF. Sciences sociales. Paris.

MILL, John Stuart. 2016[1894]. Mes mémoires: Histoire de ma vie et de mes idées. Collection
XIX. Paris: BnF-P.

SINGER, Peter. 1997[1979]. Questions d’éthique pratique. Paris: Bayard.
WOLLSTONECRAFT, Mary. 1976[1792]. Défense des droits de la femme. Paris: Payot.

Philosophie du droit

Gr.1- Lundi, 8h-11h. Ronan de Calan :

« Du droit des gens au droit entre les nations : pour une philosophie du droit
international »

Du droit international, 1’actualité proclame volontiers qu’il est mort et que 1’avenir qui s’ouvre
devant nous devra soit nous apprendre a nous en passer définitivement, au profit par exemple
d’une politique de puissance, soit le redéfinir, le reconstituer de fond en comble, a partir de ce
rien qu’il est devenu. Mais qu’est-ce que le droit international ? Et comment 1’a-t-on pensé ?
Cette introduction philosophique au droit international passera par ses différentes incarnations
dans I’histoire (droit des gens, droit cosmopolitique, etc.), ses éclipses, ses résurrections. On
verra alors que loin d’étre simplement évanescent ou mourant, le droit international est a
I’horizon méme du concept et de la 1égitimité du droit lui-méme. Qu’a défaut d’étre le plus
souvent appliqué, efficace, il s’avére non seulement incontournable mais indispensable a une
pensée du droit.

Bibliographie indicative :
Sources (sélection) :




Francisco Suarez, Des lois et du Dieu législateur (1612), Dalloz, 2003.

Hugo Grotius, Le droit de la guerre et de la paix (1625), PUF, 2005.

Jean-Jacques Rousseau, Principes du droit de la guerre. Ecrits sur la paix perpétuelle (1755-
1756) (sous la direction de B. Bachofen et C. Spector), Paris, Vrin, 2008

Immanuel Kant, Métaphysique des meeurs. Doctrine du droit (1790), GF, 1994 ; Projet de
paix perpétuelle (1795), Vrin, 1999

Carl Schmitt, Le nomos de la terre (1950), PUF, 2012.

Hans Kelsen, Principles of International Law (1952), New York: Rinehart. New edition,
Clark, NJ: Lawbook Exchange, 2012

Jirgen Habermas, La Paix perpétuelle. Le bicentenaire d’une idée kantienne, Paris, Cerf,
1996.

Rawls, John, 1999, The Law of Peoples, Cambridge, MA: Harvard University Press; tr. Fr.:
Paix et déemocratie. Le droit des peuples et la raison publique, La découverte 2003.
Littérature secondaire :

M. Delmas-Marty, Le relatif et [ 'universel. Les forces imaginantes du droit, Seuil, 2004.

R. Kolb, Théorie du droit international, Bruylant, 2022.

E. Y. Krivenko, Space and Fate of International Law, between Leibniz and Hobbes,
Cambridge University Press, 2022.

A. Lejbowicz, Philosophie du droit international. L’impossible capture de [’humanité, PUF,
1999.

Anne Orford, International Authority and the Responsability to Protect, Cambridge,
Cambridge University Press, 2011.

A. Pillet, Les fondateurs du droit international [1904], Paris, éditions Panthéon-Assas, 2014

Gr. 2- Jeudi, 8h-11h. Vincent ALAIN
« Obligation, contrainte et liberté »

De quel droit nous oblige-t-on ? L’expérience du droit est ambivalente. Elle peut
correspondre a celle d’un droit, c’est-a-dire a une liberté consacrée par la loi, par exemple le
droit d’expression. Elle peut tout aussi bien renvoyer a une obligation imposée par une norme
juridique.

Ce concept d’obligation occupe, toutefois, une place si centrale au sein de 1’édifice
juridique qu’Hans Kelsen a pu identifier la théorie pure du droit a la doctrine de 1’obligation et
écrire : « [’obligation n’est pas quelque chose de différent de la norme, [’obligation est la
norme ». Cet accent mis sur I’obligation juridique, sur le droit objectif, plutdt que sur les droits
subjectifs ne peut que surprendre tant il parait rompre avec le grand récit du droit comme
progres des droits subjectifs, c’est-a-dire des libertés. Cet étonnement conduit a reprendre a
nouveaux frais la question du fondement de I’obligation. En somme, qu’est-ce qui justifie qu’on
abandonne en partie le droit de se gouverner soi-méme pour se soumettre a une volonté
étrangere, a une décision de justice, a une régle, a une loi, c’est-a-dire a une norme ? Si, de facto
— de fait - I’obligation est une réalité sociale, de quel droit — de jure - oblige-t-on ou s’oblige-t-
on ?

Cette question du fondement de I’obligation — ou de son absence de fondement - impose,
en premier lieu, de distinguer /a force du droit, la contrainte de 1’obligation, les droits des
devoirs, en décrivant les divers régimes de la contrainte, les différents types de domination, les
multiples formes que revét [ ‘obligation : sociale, morale, religieuse, civique et surtout juridique.
Elle suppose une nette démarcation entre la morale et le droit en envisageant I’hypothése d’un
pluralisme moral garantie par la loi. Elle impose, également, de préciser les rapports du droit et
de I’Etat en examinant les obligations de 1’Etat lui-méme et en approfondissant le concept d ‘état
de droit. En somme, le droit n’est-il qu’un ordre de contrainte imposé par I’Etat, « le plus froid



des monstres froids » (Nietzsche) ou bien est-il la condition d’une liberté effective nous
protégeant de la violence des rapports de force et de la domination des puissants ?

La nature, le fondement et la légitimité de 1’obligation juridique structurent, bien
entendu, la philosophie du droit elle-méme en opposant au moins deux grandes conceptions du
droit : celle des partisans d’un droit naturel (jusnaturalisme), puis rationnel, aux tenants d’une
conception strictement conventionnaliste (juspositivisme). Toutefois, il n’y a pas un
Jjusnaturalisme, mais des jusnaturalismes, tout comme il n’y a pas un positivisme juridique,
mais des positivismes juridiques. Durant ce semestre, on s’attachera aux concepts de droit, de
loi et d’obligation développés par les jurisconsultes de I’école moderne du droit naturel (Grotius
et Pufendorf) et par les théoriciens du contractualisme - Hobbes, Locke, Rousseau, Kant —
qu’on confrontera a I'un des plus importants représentants du positivisme juridique
contemporain : Hans Kelsen.

Trois enjeux s’imposent alors a la réflexion. Premiérement, on étudiera le concept de
contrat développé¢ par la tradition contractualiste (Hobbes, Locke, Rousseau, Kant) et par les
Jjurisconsultes (Grotius, Pufendorf). En d’autres termes, en quel sens le consentement peut-il
fonder 1’obligation juridique ? Deuxiémement, il est remarquable que les doctrines du contrat
social en dépit de leurs différences associent étroitement deux principes distincts : une théorie
du contrat et une idée du droit naturel. Or, dans quelle mesure ces deux théses sont-elles
pleinement compatibles ? Enfin, on ne saurait traiter de 1’obligation indépendamment de la
liberté. Si on les oppose souvent, ne peut-on soutenir en revanche que la loi est moins un
obstacle a la liberté que sa condition ? Bref, toute théorie de 1’obligation n’est-elle pas ipso
facto une doctrine de la liberté ?

Bibliographie

Auteurs étudiés durant le semestre (les auteurs que nous approfondirons sont accompagnés d’un
astérisque)

-Cicéron, Des lois, Belles Lettres, 1959 — De la République, Belles Lettres, 1980 — Des
devoirs, Belles Lettres, 2003.

-Grotius, Le droit de la guerre et la paix, PUF, 2005.

-Hobbes*, Léviathan, trad. F. Tricaud, Paris, Dalloz, 1999.

-Pufendorf, Le droit de la nature et des gens, 1740, disponible sur Gallica.

-Spinoza*, Traité théologico-politique, PUF, 1999. — Traité politique, PUF, 2005.

-Locke*, Le second traité du gouvernement, trad. Jean-Fabien Spitz, PUF,1994.

-Rousseau*, Discours sur [’origine et les fondements de [’inégalité parmi les hommes, GF,
2011. — Du contrat social, GF, 2011.

-Kant*, Fondements de la métaphysique des meeurs, trad. V. Delbos, Le livre de Poche, 1993.
— Meétaphysique des meeurs, trad. A. Renaut, Paris, GF, 2018, t. I. — Théorie et pratique, trad.
L. Guillermit, Vrin, 2000.

-Hegel, Principes de la philosophie de droit, trad. J-F Kervegan, PUF, 2013.

-Kelsen*, Théorie pure du droit, trad. C. Eisenmann, LGDJ, 1999. — Théorie générale des
normes, trad. O. Beaud, F. Malkani, PUF, 1996.

Pour approfondir :
- Bernardi B., Le principe d’obligation, EHESS, 2007.
- Charrak A., « Du droit naturel au droit raisonné », Cahier philosophiques de Strasbourg,
t. 12, 2002.
- Derathée R., Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps, Vrin, 1995.
[A lire en priorité].
- Foucault M., Surveiller et punir. Naissance de la prison, Gallimard-Tel, 1993.




- Hart H. L. A, Le concept de droit, trad. M. van de Kerchove, Presses de I’Université
Saint-Louis, 2005.

- Quiviger P.-Y., Le secret du droit naturel ou aprés Villey, Garnier, 2012. [A lire en
priorité].

- Strauss L., Droit naturel et histoire, Champs Flammarion, 1954. [A lire en priorité].

- Villey M., La formation de la pensée juridique moderne, PUF, 2013. [A lire en priorité].

- Weber M., Economie et société, Pocket-Agora, 2003, t. 1. — La domination, trad. 1.
Kalinowski, La découverte, 2015.

Gr. 3. Jeudi, 11h-14h. Pénélope Dufourt
« Les droits humains et leur transmission au XXIe siecle »

Ce cours propose une exploration philosophique des droits humains en interrogeant les
conditions de leur intelligibilité et de leur transmission au XXIe siécle. Loin de se limiter a une
présentation institutionnelle ou juridique, pourtant également nécessaire, il s’agira d’examiner
ensemble les fondements conceptuels ainsi que les tensions et horizons critiques qui traversent
aujourd’hui la pensée des droits humains. Nous étudierons les grandes constructions
intellectuelles et philosophiques qui ont jalonné I’histoire des droits humains, depuis le droit
naturel classique jusqu’aux approches contemporaines de type contractuel, rationaliste ou
pragmatique, en soulignant comment ces conceptions ont contribué a 1’élaboration progressive
d’un cadre politico-juridique reconnu internationalement. Paralléelement, nous analyserons les
critiques féministes, postcoloniales et décoloniales qui interrogent la prétention a I’universalité
de ces droits et mettent en lumicre leurs limites et leurs biais historiques, culturels ou sociaux.
Enfin, le cours offrira une réflexion sur les enjeux contemporains et a venir des droits humains,
en lien avec les mutations technologiques, les défis environnementaux et les questions
d’interculturalité normative.

En outre, une partie essentielle du cours sera consacrée a la dimension éducative : peut-
on enseigner les droits humains, et a quelles conditions ? Quels sont les risques de
dogmatisation, et comment penser une éducation des droits humains qui puissent étre
émancipatrice ? Ces réflexions nous meneront a travailler la tension entre éthique et
épistémologie relative a la construction du discours sur les droits humains. En faisant dialoguer
philosophie du droit et philosophie de 1’éducation, nous chercherons & comprendre ce que
signifie former des sujets capables non seulement de connaitre leurs droits, mais aussi de les
faire vivre, de les questionner et de les renouveler. Ainsi, ce cours invite a repenser la pertinence
et la possibilité méme d’une éducation aux droits humains. L’objectif final consiste a adopter
un parti pris, celui de dégager une éthique de la transmission qui rende les droits humains a la
fois pensables, discutables et praticables dans les sociétés contemporaines.

Bibliographie indicative

ARENDT Hannah, Les origines du totalitarisme, traduit par P. Lévy, Paris : Seuil, 1984.

ARISTOTE, Ethique a Nicomaque, traduit par R. Bodéiis, Paris : GF-Flammarion, 1994.

D’AQUIN Thomas, Somme théologique, éd. S. Pinckaers, Paris : Cerf, 2014.

BERMAN Nathaniel, Passions et ambivalence : Le colonialisme, le nationalisme et le
droit international, Paris : Pedone, coll. Doctrine(s), 2008, 476 p.

CHAMPEIL-DESPLATS Véronique, Théorie générale des droits et libertés —
Perspectives analytiques, Paris : Dalloz, 2019, 460 p.

CICERON, Des lois, traduit par C. Appuhn, Paris : GF-Flammarion, 1990.

DELMAS-MARTY Mireille, Les forces imaginantes du droit. Le relatif et 'universel,
Paris : Seuil 2004, 456 pages.



DE VITORIA Francisco, Legcons sur les Indiens et sur le droit de guerre, traduit par
Maurice Barbier, Genéve : Librairie Droz, 1966, extrait (publi¢ initialement en latin en 1532
sous le titre De Indis).

DUMONT Louis, « La genése chrétienne de I'individualisme moderne. Une vue modifiée
de nos origines », Le Débat, 1981/8,n° 15, p. 124 s.

DIDEROT, « Droit naturel », article de I’ Encyclopédie, 1751-1765.

DUPUY Pierre-Marie, Ordre juridique et désordre international, Paris : Editions A.
Pedone, 2018, 377 pages.

DWORKIN Ronald, Prendre les droits au sérieux, Paris : PUF, Léviathan, 1984, 515 p.,
p. 153-167.

GESLIN Albane, TOURME-JOUANNET Emmanuelle (dir.), Le droit international de
la reconnaissance, un instrument de décolonisation et de refondation du droit international ?,
Aix-en-Provence : DICE Editions, 2019, 199 pages.

GESLIN Albane, HERRERA Carlos Miguel, PONTHOREAU Marie-Claire (dir.)
Postcolonialisme et droit : perspectives épistémologiques, Paris : Editions Kimé, 2020, 324
pages.

DE GOUGE Olympe, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris, 1791.

GROTIUS Hugo, Le droit de la guerre et de la paix, traduit par J. Barbeyrac, Paris : PUF,
2005.

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, SOREL Jean-Marc (dir.), Les droits de [’homme
ont-ils « constitutionnalisé le monde » ?, Bruxelles : Edition Bruylant, 2011, 292 pages.

HENNETTE-VAUCHEZ Stéphanie, ROMAN Diane, Droits de |’Homme et libertés
fondamentales, Paris : Dalloz Seme ¢éd., 2022, 800 pages.

HOBBES Thomas., Léviathan, traduit par F. Tricaud, Paris : Sirey, 2000.

KANT Emmanuel, Qu est-ce que les Lumieres 7, Mille et une nuits, 2006 [1784], pp. 15-
16.

KANT Emmanuel, La métaphysique des meeurs et le conflit des facultés, 11, Doctrine de
la vertu, § 25, trad. Joélle Masson et Olivier Masson, (Euvres, t. 111, 1796, p. 742.

KESSEDIJIAN Catherine, Le droit international collaboratif, Paris : Editions A. Pedone,
2016, Doctrine(s), 188 pages.

LOCHAK Daniele, Les droits de [’Homme, Paris : La Découverte, 2018, 128 pages.

LOCHAK Daniele, Le droit et les paradoxes de ['universalité, Paris : Presses
Universitaires de France, 2015, 256 pages.

LOCKE John., Second traité du gouvernement civil, traduit par J.-F. Spitz, Paris : GF-
Flammarion, 1994.

MARX Karl, Sur la question juive, Paris : Union générale d’Editions, 1843, rééd. 1968.

PETERS Anne, Humanisme, Constitutionnalisme, Universalisme, Paris : Editions
Pedone, 2019, 240 pages.

STRAUSS Léo, Droit naturel et histoire, Paris : Plon, 1954, 391 pages.

TOURME-JOUANNET Emmanuelle, Le Droit international libéral-providence. Une
histoire du droit international, Bruxelles : Editions Bruylant, 2011, 351 pages.

TOURME-JOUANNET Emmanuelle, Le Droit international, Paris : Presses
Universitaires de France, 2013, 128 pages.

WALINE Marcel, L individualisme et le droit, rééd. Dalloz, 2005 [éd. orig. 1942], pp.
375-376.

WEIL Simone, L ’Enracinement, Paris : Gallimard, 1949.

WORMS Fréderic, Droits de |’Homme et philosophie, Paris : CNRS Editions, 2009, 444

pages.

Ouvrages en langue anglaise :




BARRETO José-Manuel (dir.), Human Rights from a Third World Perspective: Critique,
History and International Law, Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2013, 460 p.

COYSH Joanne, Human Rights Education and the Politics of knowledge Abingdon:
Taylor & Francis, 2017, 201 p.

ETINSON Adam (dir.), Human Rights, Moral or Political ? Oxford: Oxford University
Press, 2018, 508 pages.

A écouter (documents audio, Podcasts disponibles en ligne) :

Podcast « Des voix et des droits, Le podcast de la Ligue des Droits de ’'Homme

Cycle d’émissions : « Une histoire des déclarations des droits de ’Homme », La Fabrique
de ’Histoire (Emmanuel Laurentin), France Inter ; Notamment Episode 1 : « 1789-1948. D'une
déclaration a une autre », invitée : Mme Valentine Zuber, 10 déc. 2018 (52 mn)

« Les droits de I’'Homme : 1789 et la suite », Concordance des temps (Jean-Noél
Jeanneney), France Culture, invitée : Mme Valentine Zuber, 5 janvier 2019 (58 mn)

« Les droits de ’homme, 70 ans aprés la déclaration universelle de 1948 », Savoirs
(Antoine Garapon), France Culture, 5 épisodes ; Episode 4 : La critique des droits de ’homme
(44 mn), 13 déc. 2018

Histoire des sciences
Gr. 1- Lundi, 16h-19h. Gilles Lecerf:

« Introduction a une histoire de la notion d’intelligence artificielle »

Le vague qui entoure aujourd’hui la notion d’intelligence artificielle occulte largement
I’histoire des développements scientifiques qui ont permis son essor depuis la seconde guerre
mondiale et les différentes perspectives qui ont tenté, avec des succes variables, de s’atteler a
ce projet de simuler I’intelligence humaine. Cette histoire méle considérations scientifiques,
philosophiques et politiques et ce cours aura pour but d’esquisser une définition de

« I’intelligence artificielle » qui prendra en compte ces différents aspects. Scientifique car
I’TA est la source de nombreux fantasmes, décrits par Dreyfus dés 1972, dont il est nécessaire
de renouveler la critique. Philosophique car la perspective cybernétique de piloter de fagon
optimale des systémes a été notamment décrite par Heidegger comme une certaine « fin de la
philosophie » (1965) qui doit nous inviter a redéfinir la tache de la pensée. Enfin, 'IA
implique également un questionnement politique qui remonte au moins a I’analyse qu’a fait
Dubarle de la cybernétique comme potentielle « machine a gouverner » en 1948, de surcroit
alors que I'IA est aujourd'hui largement gouvernée par des entreprises privées.

Quelques références bibliographiques

DOMINIQUE DUBARLE, « La manipulation mécanique des réactions humaines créera-t-elle un
jour " le meilleur des mondes " ? Les premiers grands relais du cerveau humain - Le
dépassement du systéme nerveux - Les processus de la pensée probabilité - Un prodigieux "
jeu de I’homme " - Vers le bonheur (?) statistique des masses. », Le Monde.fr, 28 décembre
1948 (en ligne)



HEIDEGGER Martin, Questions 111 et IV, Paris, Gallimard, coll. « Collection Tel », n°® 172,
2000.
Essais et conférences, Paris, Gallimard, coll. « Collection Tel », n® 52, 2001.

WIENER Norbert, Cybernétique et société: 1'usage humain des étres humains, Paris, Ed. du
Seuil, coll. « Points », n® S216, 2014.

ANDERS Giinther, L ‘obsolescence de [’homme: sur ['dme a I’époque de la deuxiéme
révolution industrielle (1956), Paris: Ed. de ’Encyclopédie des nuisances, 2002.

ILLICH Ivan, La convivialité (1973), Paris, Ed. Points, 2014.

MERCHANT Carolyn, La mort de la nature: les femmes, [’écologie et la révolution scientifique,
Marseille, Editions Wildproject, coll. « Domaine sauvage », 2021.

DREYFUS Hubert L., Intelligence artificielle: mythes et limites, Paris, Flammarion, 1984.

Gr. 2- Vendredi, 11h-14h. Laurent Loison :
« Histoire d’un concept scientifique : le gene »
NB : Ce cours ne nécessite aucune connaissance préalable en biologie.

Dans le sport de haut niveau, on entend souvent que « gagner, c’est dans ’ADN du
club », signe que 1’hérédité génétique, symbolisée par la structure — aujourd’hui iconique — de
la molécule d’ADN, est comprise comme le déterminant par excellence de 1’essence des choses,
quand bien méme ces choses sont des équipes de football. La génétique est tout a la fois la
discipline la plus centrale de la biologie depuis les années 1900 et un discours dont on sent (on
craint) qu’il puisse empiéter sur d’autres domaines, notamment celui des sciences sociales.

Ce cours a pour objet de rendre compte, a la lumic¢re de I’histoire, de I’essor
spectaculaire de la génétique et de ses discours tout au long du XX° siecle. Il sera centré en
particulier sur le géne et sur la maniére dont ce petit mot a désigné un concept sans cesse a
reprendre au fur et @ mesure des avancées de la génétique : depuis la redécouverte des lois de
Mendel en 1900 jusqu’a I’irruption de la génétique moléculaire (1950-1965) en passant par la
mise en place de la génétique chromosomique (1910-1915) et la constitution de la génétique
des populations (1920-1935). Rarement un concept scientifique aussi central aura subi autant
d’altérations significatives dans son contenu, a tel point que 1’utilit¢ méme du concept de geéne
a été récemment questionnée par certains philosophes des sciences.

Il s’agira donc dans ce cours de proposer un panorama relativement complet de 1’histoire
du géne — depuis Mendel jusqu’a 1’épigénétique actuelle — afin d’aborder sur des bases
concretes et documentées la question de la constitution et de la transformation des concepts
scientifiques. Comment un champ de I’expérience peut-il se constituer en domaine
scientifique ? Comment un tel domaine évolue-t-il ensuite sous I’action des progres techniques
et conceptuelles ? Quels sont les rapports entre science et idéologie, entre science et société ?
Voila quelques-unes des questions qui seront abordées a 1’aide de I’exemple du gene.

Indications bibliographiques, quelques sources secondaires en francgais :
Dawkins R., 1990, Le gene égoiste, Paris, Odile Jacob.

Deutsch J., 2012, Le gene, un concept en évolution, Paris, Seuil.

Fox Keller E., 2003, Le siecle du gene, Paris, Gallimard.

Gouyon P.-H., Henry J.-P., Arnould J., 1997, Les avatars du gene, Paris, Belin.




Jacob F., 1970, La Logique du vivant, Paris, Gallimard.

Kupiec J.-J., Sonigo P., 2000, Ni Dieu ni gene, Paris, Seuil.

Marty B., 2010, De I’hérédité a la génétique, Paris, Vuibert.

Morange M., 1994, Histoire de la biologie moléculaire, Paris, La Découverte
Morange M., 1998, La part des genes, Paris, Odile Jacob.

Pichot A., 1999, Histoire de la notion de gene, Paris, Flammarion.

Esthétique

Gr. 1- Lundi, 16h-19h. Bruno Haas :

« Théorie du Théatre : L’Orestie d’Eschyle et la philosophie »

Ce n’est pas Eschyle, mais Sophocle qui pour Aristote et Hegel aura servi de référent principal
dans leurs théories du théatre respectives. Mais c’est avec Eschyle que 1’art du théatre apparait
pour la premicre fois, achevé dés ses débuts et dans des ceuvres qui n’ont rien perdu de leur
virulence. Afin d’apprendre a penser le théatre comme un des dispositifs les plus énigmatiques
a la fois et pourtant caractéristiques de la culture grecque au moment ou la philosophie y
apparait comme discipline et activité humaine, nous allons avant tout questionner 1’ceuvre
d’Eschyle elle-méme que nous lirons en traduction tout en faisant connaissance aussi de sa
diction et son rythme en grec.

Pour Hegel, le fondateur de I’esthétique entendue comme philosophie de I’art, le théatre
est le genre d’art le plus abouti ; c’est ici qu’il faut donc chercher la quintessence de ’art s’il
en est. En reconstruisant I’esthétique hégélienne comme une théorie de « la production des
objets symboliques », nous nous préparerons a 1’écoute du théatre d’Eschyle afin d’entrevoir sa
teneur anthropologique.

L’Orestie est une trilogie qui nous présente le meurtre d’Agamemnon par sa femme, le
meurtre de sa femme (Clytemnestre) par son fils et le jugement encouru par ce fils (Oreste). La
psychanalyse ne connait pas de « complexe d’Oreste », mais la Chose dont s’occupe cette
trilogie n’en est pas moins au cceur du monde humain, tel qu’il se dessine a partir de cette
époque qui vit naitre le théatre, la sculpture et la peintures « classiques » et, enfin, la
philosophie.

Bibliographie

Hegel, Esthétique

Aristote, Poétique

Walter Benjamin, Das Trauerspiel... (La tragédie baroque)

Eschyle, Orestie

Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, Mythe et Tragédie en Grece ancienne, Paris :
Découverte, 1986.

Gr. 2- Jeudi, 15h30-18h30. Carolina Sprovieri :

« Aux origines de I’art abstrait »

Quand commence-t-on a parler d’art abstrait dans le domaine pictural ? Faut-il en situer
I’apparition au début du XXe siécle et 1’associer a un courant ou a un artiste (Cézanne,
Kandinsky, Picasso) ? Ce faisant, on ne se fierait qu’au seul discours historique, qui établit une
coincidence entre abstraction et avant-garde. Mais alors, D’art abstrait suppose-t-il
nécessairement les theéses d’une école de pensée, comme le modernisme de Clement Greenberg,
qui fait remonter ses débuts a I’impressionnisme de la seconde moiti¢ du XIXe siecle ? C’est a



ce moment précis que le théoricien situe ’affranchissement de la peinture comme surface
picturale bidimensionnelle, dans une entreprise de rupture et de renouveau. Si I’un des traits
caractéristiques de I’art abstrait est bien de rompre avec les normes picturales en vigueur, de
quoi s’affranchit-il exactement ? A quelle autonomie accéde-t-il ? La question n’est donc pas
seulement de dater I’apparition de I’art abstrait, mais de comprendre ce que signifie, au plan
esthétique et philosophique, ce basculement dans la non-représentation, et d’examiner ce qu’il
engage quant a la définition méme de ’art.

La question de I’autonomie de I’art est en effet indispensable a la compréhension des
origines de I’art abstrait. L’autonomisation revient a poser la question de 1’essence de 1’art, de
ce qui constitue 1’art en propre. Réfléchir aux origines de 1’art abstrait permet ainsi d’étudier
I’essence méme de la peinture. Dans ce cours, nous aborderons la question de la naissance de
I’art abstrait d’une perspective esthétique, en cherchant a saisir le sens d’une peinture qui,
s’affranchissant des canons qui la limitaient, ne représente plus rien. Nous commencerons par
interroger les cadres historiques et théoriques dans lesquels 1’art abstrait a émergé, avant
d’analyser les enjeux esthétiques et philosophiques de la rupture avec la représentation. Puis
nous étudierons les débats entre figuration et abstraction, et nous envisagerons la question de
I’art autonome au regard des écrits de théoriciens comme Greenberg, Fried ou Foucault. Enfin,
nous prendrons en compte des exemples précis d’artistes et de mouvements, tels que Manet,
Kandinsky, Cézanne et Bacon, afin de comprendre comment et a quels degrés 1’abstraction s’est
concrétement affirmée. Nous nous interrogerons sur la fin de la peinture narrative, en dépassant
les oppositions conventionnelles entre figuration et abstraction. Nous tenterons de comprendre
dans quelle mesure la figuration est véritablement balayée par I’abstraction, ou si, a I’inverse,
I’abstraction continue d’entretenir un lien avec la figuration. Pour ce faire, nous étudierons des
textes d’esthétique et de théorie de I’art portant sur les enjeux de la peinture non représentative,
mais aussi sur ceux de 1’art autonome et de I’affranchissement de la figure de I’artiste des cadres
du domaine pictural classique.

Bibliographie indicative_:

- Charles Baudelaire, Le peintre de la vie moderne, Paris, Editions Fayard, 2010

- Walter Benjamin, L eeuvre d’art a I’époque de sa reproductibilité technique, Paris, Payot &
Rivages, 2013

- Gilles Deleuze, Francis Bacon, logique de la sensation, Paris, Seuil, 2002

- Michael Fried, Le modernisme de Manet ou Le visage dans la peinture dans les années
1960, Paris, Gallimard, 2000

- Michel Foucault, La peinture de Manet, suivi de Michel Foucault, un regard, Paris, Editions
du Seuil, 2004

- Clement Greenberg, « La peinture moderniste », Art et culture : Essais critiques, Paris,
Editions Macula, 2020 [1961]

- Wassily Kandinsky, Du spirituel dans [’art et dans la peinture en particulier, Paris,
Gallimard, 1989

- Linda Nochlin, Pourquoi n’y a-t-il pas eu de grandes artistes femmes ?, trad. fr. M. Rietsch,
Paris, Thames and Hudson, 2021

- aGriselda Pollock, Vision and Difference. Feminism, Femininity and Histories of Art,
Routledge, 2003

Gr. 3- Vendredi, 12h-15h. Pauline Nadrigny :
« Philosophie de la musique : concepts et problemes fondateurs »



Ce cours est consacré a une approche synoptique de la philosophie de la musique. Nous
travaillerons sur des textes fondateurs — de la tradition pythagoricienne a Nietzsche et Adorno,
en passant par Augustin et Descartes — afin d’aborder les grandes questions qui rythment cette
réflexion a travers I’histoire : Peut-on déterminer un rapport entre consonance et rationalité ?
La musique représente-t-elle quelque chose ? A-t-elle un sens ? Que fait-elle a ceux qui
I’écoutent ? Est-elle uniquement un art du temps ? Quel est le statut ontologique de 1’ceuvre
musicale et ce statut change-t-il avec les technologies de 1’enregistrement ? L’enjeu sera de
comprendre 1’objet musical, entre écoute, ceuvres et performances, comme un objet
philosophique.

Bibliographie indicative
(les textes travaillés en cours seront fournis au fur et a mesure dans 1'EPI) :
e Aristote, La Politique, livre VIII.
o Aristoxéne de Tarente, Eléments harmoniques, éd. Pottier de Lalaine, Paris, 1870.
e Augustin, De Musica, dans Les Confessions, (Euvres I, Gallimard, 1998, pp. 552-730.
e T. W. Adorno, Philosophie de la nouvelle musique, Gallimard, 1962.
o P.Boulez, Penser la musique aujourd’hui, Paris, Gallimard, 1963.
o J. Cage, Pour les oiseaux, entretiens avec Daniel Charles, Paris, Belfond, 1976.
e R. Descartes, Abrégé de musique (Compendium musicae), PUF, Paris, 1987.
o E. Hanslick, Du beau musical (1854), Paris, Christian Bourgois, 1986.
o R.Ingarden, Qu’est-ce qu 'une ceuvre musicale ?, Paris, Christian Bourgois.
e F. Nietzsche, « Le drame musical grec », in Ecrits posthumes 1870-1873, Gallimard,
1975, p. 15-30 ; Le cas Wagner, trad. H. Albert, Paris, Gallimard, 1974.
e Platon, La République, livres 11l et X, GF.
e J.-J. Rousseau, Essai sur [’origine des langues, Paris, GF Flammarion, 1993.
o L. Russolo, L art des bruits, Paris, Allia, 2003.
e A. Schopenhauer, Le monde comme volonté et représentation, Paris, Gallimard, 2009,
tome I, § 52 ; tome II, chap. 39.

Gr. 4- Mercredi, 5h30-18h30. Raphaél Pierres :

« Natures vives »

Ce cours interroge la relation entre art et nature a partir d’un double geste critique : nous
entendons discuter d’'un méme mouvement les esthétiques centrées sur le sujet, et une certaine
organisation des rapports entre art et nature sur le mode de I’opposition. En contrepoint a 1’étude
du paysage, nous proposons de considérer le statut des natures mortes pour interroger la relation
des formes artistiques aux formes vivantes. Ainsi, la question que nous prenons pour fil
conducteur peut étre mise en place assez simplement en premiere approche : faut-il opposer art
et nature ou envisager les formes artistiques comme expressions de la vie ? Plutét que de voir
dans la nature un simple objet de représentation, il s’agira de prendre en compte le rapport a un
milieu et une situation afin d’examiner la fagon dont I’art rend sensible le vivant, ses rythmes
et ses métamorphoses.

Prenant pour point de départ les genres picturaux du paysage et de la nature morte, nous
¢tudierons d’abord la maniere dont les artistes européens ont été amenés a figurer la nature non
seulement comme décor ou matiére inerte, mais comme milieu dynamique. De 13, nous
engagerons une perspective comparative, en prenant pour point de référence I'art du paysage et
des jardins en Asie du Nord-Est, afin d'interroger le statut du geste dans son rapport aux rythmes
vivants. Enfin, nous proposerons une ouverture mettant en tension certaines approches
phénoménologiques de la perception avec les pratiques contemporaines de la photographie, du
cinéma, et de l'installation, afin d'esquisser une esthétique du lieu vivant.



Bibliographie indicative :

Joseph Addison, Essais de critique et d’esthétique, Pau, Publications de 1’université de Pau,
2004.

Svetlana Alpers, L’art de dépeindre, Paris, Gallimard, 1990.

Daniel Arasse, Le détail : pour une histoire rapprochée de la peinture, Paris, Flammarion, 1996.
Terukazu Akiyama, La peinture japonaise, Paris, Skira, Flammarion, 1977.

Jin Baek, « Kitaro Nishida’s Philosophy of Emptiness and its Architectural Significance », in
Journal of Architectural Education, 62(2), 2008, p. 37-43.

Bruce Bégout, Le concept d’ambiance, Paris, Seuil, 2020.

Jean-Francois Billeter, Contre Frangois Jullien, Paris, Allia, 2006 ; Legons sur Tchouang Tseu,
Allia, 2002.

Norman Bryson, Looking at the Overlooked, London, Reaktion Books, 1990.

Edmund Burke, Recherches philosophiques sur nos idées du sublime et du beau, Paris, Vrin,
2009.

Frangois Cheng, Le vide et le plein, Paris, Seuil, 2021.

Emanuele Coccia, La vie des plantes, Paris, Rivages, 2016.

Michel Dalissier, Anfractuosité et unification : La philosophie de Nishida Kitaré, Droz, 2009.

Hubert Damisch, Traité du trait, Paris, Musée de Louvre, 1995.

Philippe Descola, Les formes du visible, Paris, Seuil, 2021.

* Denis Diderot, (Euvres esthétiques, Paris, Classiques Garnier, 2018.

Georges Didi-Huberman, Devant [’'image, Paris, Minuit, 1990.

Mikel Dufrenne, Phénoménologie de [’expérience esthétique, Paris, PUF, 2011.

Frédérique Dumas, Niwaki et jardins japonais, Paris, Eyrolles, 2016.

* Frangois Jullien, Vivre de paysage, Paris, Gallimard, 2014.

André Lhote, Traité du paysage, Paris, Grasset, 1970.

Maurice Merleau-Ponty, L oeil et I ’esprit, Paris, Gallimard, 1961.

* Kant Immanuel, Critique de la faculté de juger, [1790] trad. Treymesagues-Pacaud, PUF,
1984.

Kitard Nishida, Art et morale, Chisokudo Publications, 2022 ; Essai sur le bien, Paris, Osiris,
1997.

Erwin Panofsky, La perspective comme forme symbolique, Paris, Minuit, 1975.

Jacques Ranciére, Le temps du paysage : aux origines de la révolution esthétique, Paris, La
Fabrique, 2020.

Rolf Stein, Le monde en petit, Paris, Flammarion, 1987.

Tchouang Tseu, Oeuvre complete, Paris, Folio-Essais, 1969.

Watsuji Tetsuro, Fiido, Le milieu humain, trad. Berque, Paris, CNRS Editions, 2011.

Estelle Zhong Mengual, Apprendre a voir, Paris, Actes Sud, 2021.

Damien Ziegler, Traité du paysage moderne, La Fresnaie-Fayel, Otrante, 2019.

Epistémologie

Lundi, 11h-14h. Cyrille Imbert :

« Le tournant naturaliste en philosophie des sciences : aspects et limites »

Les philosophes des sciences ont longtemps défendu — et continuent parfois de défendre — une
version idéalisée de 1’activité scientifique, dans laquelle les aspects sociaux et psychologiques
n’ont pas de place. De telles descriptions sont indissociables de théses normatives sur ce que
doit étre le contenu de I’épistémologie si elle doit permettre de bien comprendre le



fonctionnement et le succes épistémique de la science. La tendance s’est inversée depuis
quelques décennies a travers un tournant qu’on peut qualifier de « naturaliste » (Kitcher, 1992)
qui donne toute leur place épistémologique aux facteurs « externes » (p.ex., psychologiques et
sociaux), sans renoncer a la croyance a 1’objectivité du savoir scientifique.

L’objectif du cours est d’analyser, a travers quelques questions majeures de philosophie des
sciences, les motivations de ce tournant naturaliste, ses visages, ses succes, mais aussi les
questions sur lesquelles il trouve ses limites. Seront notamment abordées les thématiques
suivantes : le statut de I’erreur et le faillibilisme, 1’externalisme (sémantique et épistémique), le
statut et le role des experts, le role du témoignage, le statut des valeurs et des biais, et la question
de I’objectivité dans le cadre naturaliste.

Un des objectifs du cours est de montrer les liens profonds entre les discussions abstraites en
épistémologie et les questions plus appliquées de philosophie des sciences. Le cours doit
permettre aux étudiants de revisiter des grandes questions qu’ils ont souvent d¢ja abordées, de
compléter leur culture philosophique, de découvrir des textes classiques, et d’acquérir une
vision d’ensemble des débats contemporains en philosophie des sciences. Le cours ne nécessite
pas la possession de connaissances scientifiques.

BIBLIOGRAPHIE

Manuels généraux

- Barberousse et al., Précis de philosophie des sciences. Paris, France : Vuibert, 2011.

- Esfeld, M., Philosophie des sciences : une introduction. Lausanne, Suisse, 2009.

- Dutant, Julien, Qu est-ce que la connaissance ? Paris, France : Librairie Philosophique J.
Vrin, 2010.

Bibliographie

- Berthelot, J.M, « L’argument des conflits d’acteur et des luttes de pouvoir est-il contraignant
» ? in L’emprise du vrai : connaissance scientifique et modernité. Paris, France : PUF, impr.
2008, pp. 81-102

- Bloor, David « Le programme fort » Sociologie de la logique. Les limites de l'épistémologie,
Pandore, 1983 (premicre édition anglaise : Knowledge and Social Imagery, 1976)

- Brabanter, Philippe De, D. Nicolas, I. Stojanovic, N. Villanueva Fernandez: “Les usages
déférentiels” in A. Bouvier & Conein (eds) L’épistémologie sociale. Une théorie sociale de la
connaissance, pp. 139-162.

- Dunn, Jeffrey “Consequentialism Epistemic | Internet Encyclopedia of Philosophy.”

- Burge, Tyler. “Individualism and the Mental.” Midwest Studies in Philosophy 4, no. 1 (1979):
73-122.

- Douglas, Heather E. Science, policy, and the value-free ideal. Pittsburgh (Pa.), Etats-Unis
d’ Amérique: University of Pittsburgh Press, 2009.

- Douglas, Heather E. “Objectivity in Science”, in Science, policy, and the value-free ideal,
University of Pittsburgh Press, 2009.

- Gelfert, Axel. 4 Critical Introduction to Testimony. Bloomsbury Critical Introductions to
Contemporary Epistemology. London ; New York: Bloomsbury Academic, 2014.

- Goldman, Alvin I, in Knowledge in a social world. Oxford, 1999.

- Goldman, Alvin, « Qu’est-ce qu’une croyance justifiée », in Philosophie de la connaissance,
¢dité par Dutant et Engel.

- Hardwig, John, « La dépendance épistémique » traduction : Amandine Georgel, in Bonnay &
Galinon (éd.), Epistémologie Sociale, Textes Clés, Vrin,



- Hempel, Carl, «Les critéres empiristes de la signification cognitive : problémes et
changements » pp. 63-86, in Jacob, Pierre, ed. De Vienne a Cambridge. tel Gallimard, 1980

- Jasanoff, Sheila, “Civic Epistemologies”, in Designs on nature: science and democracy in
Europe and the United States. Princeton, N.J., Etats-Unis, 2007, pp.247-272

- Kitcher, Philip. “The Naturalists Return.” The Philosophical Review 101, no. 1 (1992): 53—
114.

- Kitcher, Philip. “The Third Way: Reflections on Helen Longino’s The Fate of Knowledge.”
Philosophy of Science 69, no. 4 (2002): 549-59.

- Kurt, Sylvan L. “Reliabilism without Epistemic Consequentialism.” Philosophy and
Phenomenological Research 100, no. 3 (2020): 525-55.

- Lakatos, Preuves et réfutations, Hermann, pp.9-23, (§2. Une Preuve ; §3. Critique de la preuve
a I’aide d’un contre-exemple local mais non global ; §4 Critique de la preuve a I’aide d’un
contre-exemple global)

- Longino, Helen E., 1990, Science as Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific
Inquiry, Princeton, NY: Princeton University Press.

- Origgi, Gloria « Le sens des autres. L’ontogénése de la confiance €pistémique », in Bouvier,
Alban, et Bernard Conein, eds. L’épistémologie sociale :@ une théorie sociale de la
connaissance. Paris, France, 2007

- Putnam, Hillary. “The Meaning of ‘Meaning.”” Minnesota Studies in the Philosophy of
Science 7 (1975): 131-93, Putnam, Hilary. Philosophical Papers. London; New York:
Cambridge University Press, 1979.

- Reed, Baron, 2012, “Fallibilism”, Philosophy Compass - Wiley Online Library.”

- Reichenbach, « Les trois taches de 1’épistémologie », p.303-316. trad. Par Alexis Bienvenu,
in Philosophie des Sciences. Théories, experiences et méthodes, textes réunis par S. Laugier et
P. Wagner, Vrin.

- Reiss, Julian, and Jan Sprenger. “Scientific Objectivity.” In The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, edited by Edward N. Zalta, Winter 2020. Metaphysics Research Lab, Stanford
University, 2020.

- Rysiew, Patrick. “Naturalism in Epistemology.” In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
edited by Edward N. Zalta, Fall 2020. Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2020.

- Solomon, Miriam, Noiis, 28:3 (1994) 325-343, traduit par Cyrille Imbert « L’empirisme
social » in Bonnay & Galinon (éd.), Epistémologie Sociale, Textes Clés, Vrin.

Logique

CM- Mercredi, 16h-18h : Pierre Wagner

TD- Mardi, 9h-11h : Adrien Champougny

Le cours du second semestre prolonge celui du premier semestre et le présuppose acquis. Le
programme comprend les points suivants : applications des théorémes de complétude et de
compacité pour la logique du premier ordre, analyse logique de la relation d'identité, la logique
des définitions, la sémantique de Kripke pour la logique intuitionniste, notions ¢lémentaires de
logique modale du premier ordre.

Bibliographie
D. Van Dalen, Logic and Structure, Springer, 5¢ éd., 2013.
Documents distribués en cours.

Philosophie de 1a logique
Mercredi, 9h-11h. Marianna Antonutti Marfori :



« Le programme formaliste de Hilbert »

Ce cours se propose d'étudier les principaux aspects du programme hilbertien, qui a eu un
impact profond sur le développement de la logique et de la philosophie des mathématiques
contemporaines. Le cours partira de la controverse entre Frege et Hilbert au début du XXe si¢cle
concernant I’interprétation du langage mathématique et la relation entre cohérence et existence.
On continuera en discutant la distinction hilbertienne entre les éléments idéaux et réels d’une
théorie mathématique, le projet épistémologique hilbertien de justifier toutes les mathématiques
sur la base des méthodes finitistes en démontrant la non-contradiction des axiomes, et les
¢léments kantiens de la notion d’intuition chez Hilbert. Au cours de cette discussion nous
examinerons deux différentes objections au programme hilbertien présentées respectivement
par Poincaré et Brouwer et les différences les plus importantes entre le point de vue
intuitionniste proposé par Brouwer et le point de vue finitaire proposé par Hilbert. Si le temps
le permet, on terminera en énongant les théorémes d’incomplétude de Gddel et en présentant
briévement leur impact sur le programme hilbertien.

Extrait de la bibliographie :

-S. Gandon, « La fondation des mathématiques : Kant et aprés », dans A. Arana et M. Panza,
dir., Précis de philosophie de la logique et des mathématiques, vol. 2 : Philosophie des
mathématiques, chap. 2, (surtout les section 4 et 5), Paris, Editions de la Sorbonne, 2022.
-Correspondance entre Frege et Hilbert, traduction frangaise dans F. Rivenc et P. de Rouilhan,
dir., Logique et fondements des mathématiques. Anthologie (1850-1914), Paris, Payot, 1992.




	Manuels généraux

